# <u>ПУТЬ</u>

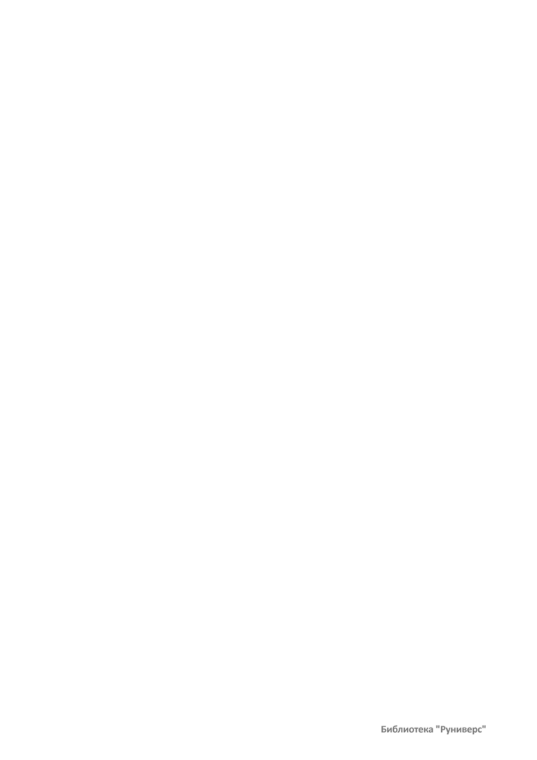
#### ОРГАНЪ РУССКОЙ РЕЛИГІОЗНОЙ МЫСЛИ.

подъ редакціей Н. А. БЕРДЯЕВА, при участіи Б. П. ВЫШЕСЛАВЦЕВА.

Въ предшествующихъ книжскахъ «Пути» были напечатаны статьи слъдующихъ авторовъ: Н. Н. Алексвева, П. Ф. Андерсона, Н. С. Арсеньева, М. Артемьева, П. Аршанбо (Франція), Н. Афанасьева, С. С. Безобразова (Іеромонаха Кассіана), Е. Беленсонъ, Н. А. Берцяева, П. Бицили, Н. Бубнова, прот. С. Булгакова, Р. Вальтера, Бар. Б. Вревскаго, Б. П. Вышеславцева, В. Вейдле, Франка, Гавена (Америка), М. Георгієвскаго, С. Гессена, А. Глазберга, Н. Н. Глубоковскаго, И. Гофштеттера, В. Гриневичъ, Іеромонаха Льва Жиллэ, Л. А. Зандера, В. А. Зандерь, Н. Зернова, В. В. Зъньковскаго, свящ. А. Ельчанинова (†), П. К. Иванова, Ю. Иваска, А. Изюмова, В. Н. Ильина, С. Ильницкаго, А. Карпова, Л. П. Карсавина, А. Карташева, Н. А. Клепинина, С. Кавертца (Америка), К. Керна (Англія), Г. Компакчи, Л. Козловскаго (†). (Польша), Г. Г. Кульмана, Т. Ц. Ку (Китай), М. Курдюмова, А. Лазарева, И. Лаговскаго, Ф. Либа (Швейцарія), М. Литвіакъ, Н. О. Лосскаго, М. Лоть-Бородиной, Ж. Маритена (Франція), К. Мочульскаго, Я. Меньшикова, П. И. Новгородцева (†), прот. Налимова (†), С. Олларда (Англія), А. Погодина, Р. Плетнева, А. Полотебневой, В. Расторгуева, Н. Реймерса, А. М. Ремизова, Д. Ременко, Русскаго Инока (Россія), Ю. Сазоновой, графа А. Салтыкова, Н. Сарафанова, К. Сережникова, Е. Скобцовой (Матери Маріи), И. Смолича, В. Сперанскаго, Ф. А. Степуна, И. Стратонова, В. Сеземана, П. Тилиха (Германія), Н. Тимашева, С. Троицкаго, кн. С. Н. Трувецкого (†), кн. Г. Н. Трубецкаго (†), Н. Тургеневой, Н. О. Федорова (†), Г. П. Федотова, свящ. Г. В. Флоровскаго, С. Л. Франка, прот. С. Четверикова, Д. Чижевскаго, В. Эккерсдорфа, Г. Эренберга (Германія), свящ. Г. Цебрикова, Л. Шестова, кн. Д. Шаховского (Геромонаха Іоанна), абвата Августина Якубізака (Франція), Кн. С. Щербатова.

Подписная цёна — въ годъ фр. 35.— (4 книги). Подписка принимается въ конторъ журнала.

| <b>№ 47</b> .                                                                                                                   | апръль — пов                               | ъ 1935                                                                   | № <b>47</b> . |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|---------------|
|                                                                                                                                 | оглавленіе :                               |                                                                          | CTP.          |
| кви и въд<br>2. А. Карташев<br>3. А. Изюмовъ. 4<br>4. Н. Зерновъ. –<br>5. Прот. Сергій<br>6. Но вы екн<br>воду книг<br>Н. Бердя | Николаевичь Трубецкой (†). об православной | рическомъ ис В. С. Печерий Церкви Ховаръ — Церковь з Іисусъ Некь? (Theod |               |



### КН. СЕРГЪЙ Н. ТРУВЕЦКОЙ О СВ. СОФІИ, РУССКОЙ ЦЕРКВИ И ВЪРЪ ПРАВОСЛАВНОЙ

Отношеніе его къ славянофиламъ\*)

Кончая курсъ университета (въ первой половинѣ 80-хъ годовъ) кн. Сергѣй Николаевичъ Трубецкой думалъ избрать предметомъ своей диссертаціи «Ученіе о церкви и св. Софіи». Мысль эта была имъ потомъ оставлена, хотя работа была уже достаточно продвинута. Въ своихъ воспоминаніяхъ о братѣ Сергѣѣ, кн. Евгеній Николаевичъ Трубецкой пишетъ:

«Его юношескія вдохновенія, философскія мечты его студенческихъ годовъ, которымъ не было суждено созрѣть для печати, были полны образовъ л ю б в и, с о б и р а ю ц е й міръ и претворяющей хаосъ въ космосъ. Я знаю, что онъ незадолго до окончанія университетскаго курса работалъ надъ сочиненіемъ о св. Софіи, которое онъ считалъ главною своей философской задачей, но рукописи его я не видалъ и не знаю, уцѣлѣла ли она. Но небольшой этюдъ его объ астрологіи я читалъ въ юности. Помнится — это было необыкновенно красивое и необыкновенно характерное для него построеніе, навѣянное ночнымъ созерцаніемъ безчисленныхъ міровъ. Основная мысль его резюмировалась извѣстнымъ изреченіемъ апостола : «Ина слава солнцу, ина слава лунѣ, ина слава звѣздамъ: звѣзда бо отъ звѣзды разнствуетъ во славъ.»

Нътъ таинственнъе загадки чъмъ эти безконечные огни, горящіе надъ нами. Міры оторваны въ безконечномъ пространствъ и взаимно отчуждены въ своемъ безконечномъ отда-

<sup>\*)</sup> Настоящая статья — извлеченіе изъ Матеріала для біографіи покойнаго кн. С. Н. Трубецкаго, собран. кн. О. Н. Трубецкой.

леніи. Но въ предвъчной любви собранъ этотъ распавшійся на части міръ: - въ предвъчномъ замыслъ в се е д и но и звъзды, и мы, люди, которые ихъ созерцаємъ изъ нашего безпредъльнаго отдаленія. Люди духовно связаны со звъздами и отъ того-то говорится въ Писаніи о грядущей славъ людей, облеченныхъ въ солнце и звъзды. У каждаго — своя звъзда не въ переносномъ а въ буквальномъ значеніи слова. Ибо въ міръ, какимъ хотълъ и предвидълъ его отъ въка Богъ, нътъ мертваго вещества. Все вещество должно собраться вокругь перворожденнаго всей твари — человъка — и въ немъ одухотвориться. И когда соберется вокругъ человъка, очеловъчится все земное и небесное, тогда міръ увидить человъчество облеченное въ солнце и звъзды. Въ этомъ и заключается та грядущая слава человъка и міра, о которой говорять слова апостола. Осуществится эта слава въ полнотъ своей въ концъ въковъ. Но и сейчасъ судьба каждаго человъка духовно связана съ предназначенною ему звъздою и въ этомъ заключается правда астрологіи.

У меня нъть подъ рукою ни этого этюда, ни другихъ произведеній покойнаго брата, о которыхъ я знаю только изъ его разсказовъ, далеко не въ полномъ видъ сохраненныхъ моей памятью, но я не сомнъваюсь, что центральныя первыя его мысли, тъ мысли, которыми онъ жилъ, выразились именно въ этихъ юнощескихъ произведеніяхъ, а не въ тьхь ученыхь трудахь, которые увидьли свыть. Понятно почему это случилось. Въ этихъ юношескихъ произведеніяхъ онъ непосредственно молодо, а потому, быть можетъ, иногда и наивно высказываль то, что больше всего любиль и то, для чего онъ жилъ. Но къ любви своей онъ относился съ особеннымъ цъломудріемъ, которое составляетъ отличіе подлиннаго мистика и съ тъмъ благоговъніемъ, которое боится оскорбить свою святыню грубымъ къ ней прикосновеніемъ или неудачной попыткой выразить въ словахъ неизреченное... А кромъ того, онъ, върившій, что сердце человъческое есть око, которымъ познается высшее откровеніе Духа, былъ чуждъ той легкомысленной въры въ чистоту этого ока, которое составляеть характерное отличіе многихъ современныхъ мистиковъ. Онъ не довърялъ своимъ интуиціямъ, тщательно провърялъ ихъ судомъ своей христіанской совъсти и въ особенности тщательно готовился къ тому, что онъ считалъ своимъ главнымъ философскимъ дъломъ»\*).

<sup>\*)</sup> Кн. Е. Трубецкой: «Изъ Прошлаго». Книгоизд. «Русь». Въна.

Къ сожалѣнію, только послѣ кончины Евгенія Николаевича намъ удалось розыскать одну главу, и то только 12-ую, изъ труда С. Н. «О Церкви и св. Софіи». — здѣсь между проч., разсуждая объ оторванности народа отъ своей интеллигенціи, отъ своего правящаго класса. Сергѣй Николаевичъ пишетъ:

«Мы всь чувствуемъ тяжко, мучительно этотъ разрывъ и жаждемъ полноты народной жизни, безъ которой личная жизнь не полна, ненормальна, тревожна и несчастна: ибо каждымъ изъ насъ сознательно или безсознательно ч у в с т в у е тс я вселенскій идеаль цъльности и полноты, преданный намь не только Церковью, но и органически и исторически - всей жизнею народа и земли Русской, собирающимъ и образующимъ началомъ которой быль именно этотъ вселенскій церковный идеалъ. Конечно многіе его отрицають, другіе его не сознають, но именно его отсутствие въ жизни и ее несоотвътствие его идеальнымъ требованіямъ ръзко ощущается всьми. Великое м в с т о оставлено пустымъ и цвлый міръ кажется пустымъ, потому что онъ самъ ничто передъ этимъ м в с т о мъ и всь ипеалы, кромъ вселенскаго, призрачны. Оттого Русь въ своей необъятной широть тревожится въ отсутствіи глубины, ищеть ее, потому что перестала его въ себъ чувствовать. Всъ члены огромнаго организма смъщены колоссальнымъ разрывомъ, ни одинъ не занимаетъ нормальнаго мъста и потому ни одна дъятельность ненормальна и нездорова при всемъ богатствъ здоровья и силъ народныхъ. Всъ въ тревожномъ исканіи, все въ броженіи, смута легко овладъваеть умами при всеобщемъ недовольствъ. Мы недовольны всъмъ, жизнь наша ложная, ненастоящая, идеалы призрачны и пусты, искусство ложно и не даетъ истиннаго удовлетворенія, науки и школы у насъ нъть. Правительство слабо и всякое дъйствіе его есть лишь полумъра и палліативъ, поддерживающій, но не реформирующій дъйствительность, да и нъть у него въ рукахъ средства на такую радикальную реформу. Въ самоуправленіи неурядица, въ хозяйствъ государственномъ и частномъ развореніе. Всюду хищение и неправда, и разврать, семейныя и общественныя отношенія расшатаны».

«Если вселенская Церковь есть дъйствительный и абсолютный идеалъ, образующій Русь, если мудрость народная погружена въ мудрость вселенскую, то самый тайникъ народнато творчества вытекаетъ изъ подъ Церкви и Ею чудотворно освящается. Идеалъ творчества — Софія Вселенская — есть совокупность творческихъ первообразовъ или идей и всякое истинное творчество изъ него вытекаетъ и къ нему возвращается. Вся исторія наша, всъ испытанія, бъдствія, которыя мы пережили и переживаемъ, указываютъ намъ на необходи-

мость умудриться... Безъ школы нътъ образованія, безъ науки нътъ школы, а безъ философіи нътъ науки. Для философіи же прежде всего необходимо самое раскрытіе вселенскаго идеала Церкви, т. е. въчной Софіи, — необходимое философское исповъдывание православной въры. Если она вселенски истинна, то этимъ она побъдить всъ другія философскія исповъдыванія, манящія и смущающія умы православныхъ суетной глубиной лжеименныхъ знаній. Россія должна сознать свою мудрость въ мудрости вселенской, ея умъ (интеллигенція) долженъ въ эту мудрость проникнуть и только исполненный ею онъ можеть образоваться и творить. Тогда онъ будеть и все познавать въ этой мудрости, все постигать и связывать ею и создасть вселенскую науку, которая не будеть, однако, безнародной абстракціей, но будеть обще-народной и русской, ибо вселенскій идеаль не исключаеть ничего кромъ ложнаго самоутвержденія ложныхъ началъ и стихій. И наконецъ тогда только явится истинная народная школа, которая будеть образовывать и воспитывать умъ народа, русскую интеллигенцію, сообразно вселенскому идеалу. А до тъхъ поръ и въ настоящее время задача всякаго патріота — будить сознаніе этого идеала въ обществъ и всякаго ученаго и мыслящаго человъка способствовать развитію русской философіи. Не всь могуть быть философами умозрительными, но всь должны любить мудрость всей волей, умомъ и дъломъ: въ этомъ смыслъ всъ должны философствовать, и кто не философъ. тотъ не христіанинъ, по выраженію св. мученика Юстина».\*)

Въ свои студенческіе годы Сергъй Николаевичъ находился подъ сильнымъ вліяніемъ славянофильства, но съ самаго начала 90-хъ годовъ онъ сталъ отходить отъ него и уже въ статъв его о К. Леонтьевъ въ 1892 году (\*\*) заключалось, какъ онъ говорилъ, его формальное отреченіе отъ славянофильства. Однако, въ своей характеристикъ общаго философскаго міросозерцанія Сергъя Николаевича, Левъ Мих. Лопатинъ указываетъ, что хотя онъ значительно эмансипировался отъ первоначальнаго вліянія славянофильства, тъмъ не менъе основное понятіе его гносеологіи, — понятіе въры, — общее у него съ ними. У него, какъ и у славянофиловъ, въра является,

<sup>\*)</sup> Вся эта выписка, къ сожальнію является ссйчасъ един ственнымъ уцъльвшимъ фрагментомъ изъ рукописи кн. С. Н. Трубецкого о св. Софіи и Церкви.

<sup>\*\*)</sup> См. «Разочарованный Славянофиль» въ собр. соч. кн. С. Н. Трубецкого т. I, стр. 173 и «Вёстникъ Европы» 1892. г.

какъ бы третьимъ источникомъ познанія, рядомъ съ чувственностью и разумомъ. \*)

Но Сергъй Николаевичъ вообще чуждъ былъ догматической предвзятости, и внутренній критерій его сознанія опирался на внутренній жизненный опыть религіознаго характера и имъ освъщался и просвъщался. Подходъ къ разръшенію каждаго вопроса былъ для него непосредственно жизненный, а потому утопичность славянофильства не могла не вскрыться передъ нимъ при свъть исторической критики и провърки ихъ положеній. Способствовало этому и сближеніе съ Вл. Соловьевымъ и зима проведенная въ Берлинъ, знакомство съ Гарнакомъ и болъе широкій и глубокій подходъ къ изученію церковныхъ вопросовъ. «Verachte nur Vernunft und Wissenchaft», писалъ Сергъй Николаевичъ одному своему пріятелю, который нападаль на гнилой Западь и его мъщанство \*\*).-«вотъ что славянофилы слишкомъ мало помнили точно такъже «какъ и ихъ учителя, европейскіе романтики. Вся реакція по-«зитивизма оправдывается этимъ недостаткомъ уваженія къ «наукъ и непониманіемъ научнаго духа, не научностью «романтической метафизики съ ея геніальными интуиціями. «Въ концъ концовъ вся философія, вся общая теорія наше-«го славянофильства, всь его широковъщательныя програм-«мы свелись лишь къ какому-то многообъщающему предисло-«вію: сама книга не была написана, да и едва ли могла быть «написана. Это во всякомъ случаъ урокъ всъмъ намъ, русскимъ «людямъ вообще и идеалистамъ въ частности: книга еще не на-«писана, а мы уже на нее ссылаемся и ею гордимся.

« ... что касается мъщанства, то я не знаю болъе мъщанской интеллигенціи, нежели именно наша: разница только въ томъ, что европейская интеллигенція обезпеченнъе. Мъщанство вездь есть, было и будеть, и если восторжествують идеалы соціализма, то все человъчество станеть мъщанствомъ. Это не значить, разумъется, чтобы въ области духа ему принадлежало грядущее царство: оно будеть, какъ и теперь, группироваться вокругъ вождей. У насъ есть мъщане марксизма, мъщане позитивизма, мъщане идеализма, аристократовъ духа у насъ не больше, чъмъ на Западъ. И протесту противъ мъщанства мы научились на Западъ. Утверждать, что на Западъ господствуеть мъщанство духа и что тамъ нъть жажды

<sup>\*)</sup> См. Л. М. Лопатинъ. «Философское міросозерцаніе кн. С. Н. Трубецкого» Вопросы философіи и психологіи 1906 г. № 1, стр. 126.

<sup>\*\*)</sup> Изъ письма, найденнаго въ бумагахъ Сергъл Николаевича.

пуховной и жизни духовной — значить не знать духовной жизни Запада намъ современной. Я убъжденъ, что еслибъ Вы ознакомились съ религіозной жизнью современной намъ Германіи (говорю о томъ, что ближе мнѣ знакомо), Вы нашли бы ее болье богатой, нежели Вы предполагаете, и измънили бы Ваше сужденіе. Укажу еще на скандинавскую литературу съ великимъ Киргегоромъ во главъ, наконецъ на соціальныя движенія, въ которыхъ сказывается не менье, нежели у насъ религіозно-этическое творчество. Можно было бы указывать на слишкомъ многое... между проч. и на самую науку, которая двигается впередъ не мъщанами духа и у которой Вы не отнимете печати ея священства».

Въ вышеупомянутой стать в о К. Леонтьев в \*) Сергъй Нико. паевичъ указывалъ на довольно существенное и характерное недоразумъніе въ богословскихъ теоріяхъ славянсфиловъ:

«Православіе въ теченіе столькихъ въковъ, обособлявшее христіанскій Востокъ отъ христіанскаго Запада, является въ ихъ глазахъ новымъ принципомъ всечеловъческой всемірной культуры. Съ точки эрьнія Хомякова оно гармонически примиряеть въ себъ противоположныя крайности католицизма и протестантизма, единства и множества, авторитета и свободы. И въ то же время въ противность исторіи и не согласно ни съ практикой нащей церкви, ни съ авторитетными мнѣніями ея авторитетныхъ богослововъ. — римская церковь и протестантскія церкви не признаются церквами вовсе. Въ оффиціальномъ ученіи нашей церкви, и въ особенности въ ея практикъ, мы не находимъ ни такого остраго наступательнаго отношенія къ западному христіанству, ни такихъ широкихъ культурныхъ замысловъ. Римская церковь, сохранившая преемство апостольское, признается во всякомъ случать за церковь, разъ что дъйствительность ея не подлежащихъ повторенію таинствъ (крещенія, муропомазанія, иногда и священства) на практикъ признается. Извъстно, что греки въ этомъ отношеніи неоднократно изм'єняли свой взглядь, и главнымь образомъ по политическимъ соображеніямъ. Съ большей принципіальной терпимостью, съ болье глубокимъ мистическимъ взглядомъ на божественный характеръ таинствъ, наша церковь видить въ западныхъ христіанахъ крещенныхъ членов церкви Христовой, предоставляя Христу судить ихъ».

Сергъй Николаевичъ замъчаетъ, что въ своємъ ученіи о

<sup>\*)</sup> См. разочарованный славянофиль. Въ собр. соч. т. I. стр. 180.

Церкви славянофилы постоянно смъщивають въ своихъ препставленіяхъ земную церковь и Небесную, а вмъсть съ тьмъ. вопреки исторіи и пействительности разсматривають нашь іерархическій строй, какъ какую-то случайность, а не органическій результать ея развитія. Реформы всего церковнаго строя, предлагавшіяся ими, по мньнію Сергья Николаевича, «бол ве подходять къ какимъ нибудь индепендентскимъ «общинамъ, чъмъ къ православной церкви. Эти преобразо-«ванія — демократизація церкви, выборное священство, вы-«борная іерархія, женатые архіереи, серьезно предлагавшіе-«СЯ ВЪ СЛАВЯНОФИЛЬСКОМЪ ЛАГЕРЪ, -- НЕСОМНЪННО СВИДЪ ГЕЛЬ-«ствують о недостаточномъ пониманіи духа православной «церкви, ея прошлаго, ея будущихъ задачъ... Равнымъ обра-«Зомъ и въ другихъ подробностяхъ славянофильскаго бого-«словія, даже въ его полємикъ противъ западныхъ исповъ-«даній оказались протестантскія вліянія.

\* \*

Для Сергъя Николаевича церковные вопросы стояли всегда на первомъ планъ и въ самые трудные годы его профессорской дъятельности не только положеніе университета удручало Сергъя Николаевича. Самымъ тяжелымъ для него въ современной дъйствительности являлось положеніе православной церкви и оскудъніе церковнаго сознанія среди върующихъ.

«... Грѣхъ противъ церкви, писалъ онъ (\*), есть самый тяжкій изъ гръховъ русскаго государства, гръхъ противъ Духа, особенно тягостный для всякаго върующаго патріота. Лучщіе изъ публицистовъ нашихъ обличали его со скорбью и ревностью. Напомнимъ красноръчивыя страницы И. С. Аксакова и В. Соловьева, которые раскрыли съ такой силою язвы нашей государственной церкви съ ея антиканоническимъ управленіемъ, отсутствіємъ независимой духовной власти и церковной свободы. При взглядь на ея упадокъ и запустьніе, на невъжественное духовенство, получающее дикое, безобразное воспитаніе, не способное ни понимать, ни удовлетворять духовныхъ запросовъ своей паствы, при видь глубокаго отчужденія оть церкви всей образованной части общества и постепеннаго отпаденія отъ церкви религіозныхъ народныхъ массъ, влекомыхъ духовной жаждой, при видъ всей этой немощи и безсилія, оскудізнія духа, приниженіи и деморализа-

<sup>\*)</sup> На Рубежъ, посв. памяти Б. Н. Чичерина (1904 г.) Напечатано впервые въ «Московскомъ Еженедъльникъ» послъ кончины Сергъя Николаевича и въ собр. соч. Т. І. См. стр. 477.

ціи іерархіи, порабощенія церкви, что долженъ чувствовать истинно върующій православный человькъ, видящій въ церкви положительную зиждующую основу не только государственности, но и жизни. Что долженъ чувствовать върный, искренній ревнитель церкви, движимый стремленіемъ о хранить ее отъ святотатственныхъ посягательствъ, отъ оскверненія и распаденія. Сквозь золото ризъ онъ видить цьпи, сковывающія церковь и какъ върный сынъ ея, онъ молится за ея освобожденіе»...

Но гдь же причина такого оскудънія церковной жизни? Въ безвъріи, равнодушіи въ просвъщенныхъ слояхъ общества, въ расколъ и сектантствъ, разъъдающихъ народъ. «Если мы въримъ въ божественную истину церкви, то мы должны върить, что «врата ада не одольють ее». Но опасность сушествуеть не для истины, а для насъ... Неужели Русь потеряеть свою духовную твердыню, свою въру и перестанеть быть православною? Мы такъ спокойно увърены въ томъ, что православіе есть наше в в чное неотъемлемое достояніе. Но въра не есть недвижимая собственность и православіе не маіорать. Тоть кто знаеть его живую силу и правду, тоть кто върить въ него, долженъ испытать себя въ своемъ къ нему отношеніи: Върны ли мы церкви?... Образованное русское общество частью ушло, частью уходить изъ церкви. \*) Наши предки жили церковною жизнью, а наша жизнь ничего церковнаго въ себъ не имъетъ... Средоточіемъ религіозной жизни нашихъ предковъ было православное богослуженіе: православный обрядъ проникаль всю ихъ жизнь, глубоко и властно дисциплинировалъ ее, служилъ источникомъ и выраженіемъ религіозныхъ идей, въ которыхъ наши предки рождались и умирали. Умалять великое соціальное значеніе обряда, можетъ только легкомысліе. Его общественное значеніе и сила неизмъримы: онъ соединяль милліоны людей въ одной мысли въ одномъ чувствъ, въ одномъ образъ, въ одномъ религіозномъ дъйствіи. Обрядъ будилъ сознаніе высшаго собирательнаго, мистическаго единства, того сознанія, которое выражается въ дивномъ пъснопъніи: «Нынъ силы небесныя съ нами невидимо служать». Онъ служилъ реальной связью живыхъ покольній съ покольніями отживщими, которыхъ обнималь въ себъ его древній храмъ. Обрядь быль высщей поэзіей, высшимъ искусствомъ, высшей философіей нащихъ предковъ и въ его образахъ и дъйствіяхъ воплошалась для

<sup>\*) «</sup>О современномъ положеніи русской церкви». (Отрывокъ изъ неоконченной работы). Собр. соч. кн. С. Н. Трубецкого. Т. І стр. 438.

нихъ вся полнота христіанскаго православнаго ученія церкви. Догматическое развитіе этого ученія закончилось давно, въ эпоху вселенскихъ соборовъ. Православная церковь по-кончила съ умозрительнымъ богословіемъ, ея задачей было хранить догмать и сдълать его всеобщимъ достояніемъ. ввести его въ жизнь путемъ своихъ богослужебныхъ дъйствій. Ея задачей было воспитать народы въ въръ Христовой, запечатлъть эту въру въ ихъ сердцахъ, освятить ихъ ею, а ея богослужение было вмъсть проповъдью, молитвой, таинствомъ: оно было нагляднымъ въроучениемъ и нравоучениемъ. И весь народъ, какъ одинъ человъкъ, чтилъ церковь, какъ Храмъ Божій и правиль ея обрядь, сознавая тысную, органическую связь между этимъ обрядомъ и таинствомъ, въ немъ выражавшимся... Естественно онъ не всегда могъ отчетливо сознавать различіе между тымь и другимт, между формой и содержаніемъ. Отрицательной стороной этого обрядоваго христіанства является ритуализмъ, пагубныя послъдствія котораго сказались въ расколъ. Тъмъ не менъе и вся исторія этого раскола не только умаляеть значение обряда, но наобороть показываеть всю степень его значенія для раскольниковъ и православныхъ, одинаково засвидътельствовавшихъ свою ревность къ чистотъ, къ православію обряда, какъ ни превратно понималась многими эта чистота и это православіе.

Въ наше время скорбять о неразумной ревности спорившихъ, или глумятся надъ нею, но только немногіе отдають себъ отчеть въ великомъ историческомъ значеніи этого церковнаго спора. Раскололось единство обряда, составлявшаго связующее звено религіозной жизни, и, вмѣстѣ съ тѣмъ, самый обрядь утратилъ прежнюю силу и значеніе.

Замѣчательное дѣло, старообрядцы, повидимому всего болѣе дорожившіе старымъ обрядомъ, положили начало религіозному дробленію, расколъ породилъ сектантство. Съ другой стороны въ церкви, которая исправила, очистила обрядъ и соблюла его единство онъ, несомнѣнно утратилъ прежнюю дисциплинирующую, религіозную силу. Въ самомъ дѣлѣвъ древности обрядъ начинался въ церкви, но не кончался, въ ней и обнималъ весь строй домашней и общественной жизни, проводя въ ней религіозное начало».

Славянофильскую мечту о возвращении народнаго быта и жизни къ до-петровскимъ порядкамъ С. Н. считалъ вполнъ утопичной и также полагалъ невозможнымъ возвращение къ старинъ въ одной религіозной сферъ, ибо нельзя вернуться къ старому строю жизни, не измънивъ всъхъ условій современной культуры, быта и нравовъ. — Да и желательно ли? — спрашивалъ Сергъй Николаевичъ, возвращение къ ритуализму,

«для котораго христіанство не только не было мыслимо внѣ «опредѣленныхъ обрядовыхъ формъ, но нерѣдко смѣщива-«лось съ обрядомъ чли даже заглушалось имъ».

Славянофилы приписывали отчуждение отъ Церкви русскаго современнаго общества реформамъ Петра, и западной культуръ. «Нельзя отъ себя скрывать, писалъ Сергъй Нико«лаевичъ, что одну изъ причинъ указаннаго отчуждения на«до искать въ неполнотъ, несовершенствъ исключительно 
«ритуальнаго понимания христианства, которое опредълялось 
«обрядомъ... Новыя сектантския движения распространящия«ся въ народъ неръдко принимаютъ характеръ борьбы и про«теста противъ обряда и церкви, какъ обрядоваго института».

Но чѣмъ же замѣнить обрядъ и его значеніе въ нашємъ быту? Что нужно, чтобъ возродить церковную жизнь и религіозную жизнь нашего общества?

Сергъй Николаевичъ не раздълялъ оптимизма славянофиловъ и ихъ послъдователей, видъвшихъ оплотъ православія въ темныхъ массахъ деревенскаго люда, въ которыхъ хранится еще столько языческаго двоевърія и въ которомъ расколъ пустилъ такіе глубокіе корни. «Что бы сказалъ Царъ «Алексъй Михайловичъ, если бы єму сообщили, что истинное «православіе внъ монастырскихъ стънъ хранится лишь въ «средъ крестьянства и что оно утратилось въ средъ бояръ, «дворянъ, именитаго купечества, среди приказныхъ и даже срежди многочисленныхъ представителей мъщанства».?

«И не измѣняется ли духовный строй нашего народа у «насъ на глазахъ? Со всѣхъ сторонъ слышатся жалобы на дезор«ганизацію крестьянства, на распаденіе быта и преданій стари«ны, на охлажденіе народа къ церкви. Громадныя области Рос«сіи, на югѣ напр., колонизованныя недавно, покрылись на«селеніемъ, представляющимъ новыя бытовыя особенности, 
«среди котораго цѣлыя поколѣнія выросли безъ церкви и ушли 
«въ штунду и другія секты. Затѣмъ явилась фабрика, столь из«мѣнившая прежній строй, явилась вся совокупность условій 
«новой культуры, противъ дѣйствій которой не могло устоять 
«старообрядчество, иногда столь упорное въ своємъ консерва«тизмѣ. Теперь и оно разлагается, и сыновья и внуки прежнихъ 
«ревнителей старой вѣры переходятъ къ новымъ формамъ бы«та, чуждымъ всякой религіозности».

Сергъй Николаевчиъ видълъ «идеалъ восточной церкви не въ развитіи земной культуры, не въ міръ вообще. Высшее выраженіе ея духа въ монастыряхъ и въ монашествъ»\*).

Въ одной изъ неизданныхъ рукописей его мы читаемъ:

<sup>\*) «</sup>Разочарованный Славянофиль». Собр. соч. Т. I, стр. 181.

«Нигдъ христіанскій аскетизмъ не достигалъ такого чистаго и высокаго развитія, какъ въ православной церкви. И намъ, православнымъ, болъе всего надлежитъ понимать положительное значение его въ жизни народа. Монастырь лучшее сокровище нашей жизни, ея гордость. Пусть ихъ клеймять высоком врнымъ презрвніемъ люди, не знающіе духовной жизни, не задумывающієся даже наль тыми могущественными побужденіями, которыя заставляють столь многихъ людей добровольно идти на этотъ тяжкій и лютый подвигъ. Пусть толкують о распущенности иныхъ монастырей, о праздности и лъни монаховъ, ихъ порокахъ. Мы знаемъ, что наши монахи не похожи на ангеловъ. Мы знаемъ, что нигдъ противоръчіе между идеаломъ и земной дъйствительностью, между небомъ и землей не бываеть глубже, хотя оно нигдъ глубже и трезвъе не сознается, нигдъ оно не переживается мучительнъе. Мы цънимъ монастырь, какъ институть, въ которомъ выражено цълое учен і е православной церкви, ея глубочайшая въра въ невидимую Церковь безплотныхъ духовъ. молящихся Богу и славящихъ Имя Его. И мы цънимъ монастыри, несмотря на ихъ нечистоту, за тъ святыя жемчужины, которыя сіяли изъ ихъ стънъ. Пость и молитва русскаго монашества воспитали нашъ народъ, и каково бы ни было это воспитание смиренія, добровольнаго отреченія, въры и послушничества, мы должны признать его дисциплинирующее значеніе, его великій нравственный престижъ. Какъ бы не были несовершенны наши монастыри — ихъ только и чтить нашь народь, ими воспитывается онь въ сознаніи «Царства Божія», которое не отъ міра сего, которому надо служить самоотверженно, все принося ему въ жертву.

Заканчивая на этомъ нашу статью, мы старались въ ней возможно полнъе воспроизвести мысли кн. С. Н. Трубецкого о русской церкви и православной въръ, высказанныя въ мало извъстныхъ и мало доступныхъ сейчасъ статьяхъ и еще неизданныхъ рукописяхъ. Мысли эти кристализировались въ немъ и высказывались въ связи съ полемикой его противъ славянофильства, славную роль котораго въ русской культуръ онъ, однако не думалъ отрицатъ. Существенную заслугу старыхъ славянофиловъ онъ видълъ въ томъ, что они выдвинули принципъ, совсъмъ невъдомый въ до-петровской Руси, — принципъ свободы совъсти, а главное — понятіе о вселенской Церкви, которое не имъло того значенія въ представленіяхъ нашихъ предковъ, какое получило послъ нихъ (\*). Несмотря на всъ разногласія съ ними, онъ считалъ, что «славянофильство можетъ еще ожить, не отрекаясь ни отъ церкви, ни отъ

<sup>\*)</sup> Кн. С. Н. Трубецкой. «О современномъ положении русской Церкви». Собр. соч. Т. I, стр. 445.

«своего широко понимаемаго монархическаго идеала, ни отъ «народолюбія, ни отъ славянства, ни отъ гласности и свободы «совъсти, лишь бы его послъдователи или преемники отрек«лись отъ его ложнаго анти-историческаго пониманія Западна«го государства, западнаго христіанства и западной культуры.

«Современная русская культура смѣшанная и соединяетъ «въ себѣ внѣшнимъ образомъ два различныхъ, отчасти проти«воположныхъ другъ другу начала — византійское и евро«пейское. И между тѣмъ эти два начала въ равной степени «исторически необходимы: ни отъ того, ни отъ другого Рос«сія не хочетъ и не можетъ отречься, не отрекаясь отъ самой «себя, отъ всей своей силы и своихъ вѣрованій, отъ своего на«рода и своей интеллигенціи, отъ своего прошлаго и будущаго. «Въ этомъ вся оригинальность, все трагическое своеобразіе «настоящаго положенія, въ этомъ великая историческая за«дача Россіи, отъ рѣшенія которой зависить вся ея судьба и «судьба славянства (\*).

*Кн. О. Т.* 

<sup>«)</sup> См. «Противоръчіе нашей культуры». Въстникь Европы 1894 г. Т. IV, стр. 516 и 526 (Августь).

#### ЦЕРКОВЬ ВЪ ЕЯ ИСТОРИЧЕСКОМЪ ИСПОЛНЕНИИ \*)

1.

Насколько осуществила Церковь свою миссію въ исторіи? Чего больше у нея; побъдъ или пораженій? На этотъ вопросъ нельзя отвътить ариеметически точнымъ, бухгалтерски обозримымъ итогомъ.

Какъ и евангельская исторія, исторія церкви скорѣе являєтся внѣшнему глазу въ образѣ трагической неудачи, пораженія. Побѣды ея можно видѣть скорѣе только очами вѣры и надежды въ перспективахъ эсхатологическаго оптимизма. Не надо забывать объ этой положительной, торжествующей сторонѣ эсхатологіи. Какъ евангельская, такъ и церковная исторіи — существенно кенотичны, протекаютъ въ смиренномъ, «рабьемъ зракѣ» (Филип. 2, 7). Ища въ нихъ однихъ тріумфовъ славы Божіей, можно быть наказаннымъ за такую наивность разочарованіемъ невѣрія.

«Христіанство не удалось!» — такова формула нѣкоторыхъ изъ русскихъ интеллигентскихъ искателей истины, наспѣхъ опредѣлившихъ успѣхи и неуспѣхи церкви въ исторіи. Эта формула — грубая ошибка, если ее взять съ тѣмъ позитивистическимъ смысломъ, какой вложенъ въ нее ея авторами. Но она свидѣтельствуетъ о какомъ то невыгодномъ внѣшнемъ впечатлѣніи отъ исторіи церкви и звучитъ намъ — сынамъ церкви укоромъ и предостереженіемъ противъ нашей самомнительной гордыни.

Есть двъ причины кенотическаго вида всей исторіи: и библейской и церковной. Есть кеносись, такъ сказать, законный и есть другой — беззаконный. Первый — отъ самой сущности «Божія снисхожденія», отъ уничиженнаго вида хране-

<sup>\*)</sup> Докладъ, прочитанный на англо-русской конференціи въ Хай-Ли 24 іюня 1934 г.

нія божественнаго откровенія въ невъдомыхъ міру шатрахъ патріарховъ — кочевниковъ, затъмъ въ жалкомъ маленькомъ народцъ, попираемомъ гордыми имперіями Древняго Востока, вплоть до уничиженнаго явленія Сына Человъческаго. Другой источникъ кеносиса, вносимый въ исторію откровенія гръшной человъческой волей. Это кенотика гръха, не имъющая оправданія. Въ ней мы чувствуемъ себъ виновными, какъ участники исторіи церкви. Поэтому неудачи церкви, отвътственными за которыя являемся мы, должны быть нелицепріятно сознаны. Исправленія ихъ должны быть поставлены на очередь дня, какъ боевыя задачи воинствующей церкви.

Каковы же удачи и неудачи церкви въ самыхъ общихъ чертахъ?

Миссія первохристіанской Церкви — одно изъ чудесъ исторіи, безспорная «побъда побъдившая міръ» (І Ін. 5, 4) побъдили не владыки міра, не imperium romanum и эллинская философія, а нъкое «ничто», вчера еще не существовавшее: маленькая секта маленькаго племени. Не мощь государства, а «безсиліе» крови мучениковъ. Черезъ крещеніе греко-римской націи и ея духовныхъ наслъдниковъ — европейскихъ народовъ къ христіанству перешла гегемонія въ міровой культуръ вплоть до кашихъ дней.

Но намъ ясны и предълы этой побъды, и ея незавершенность. Даже изъ народовъ, втянутыхъ въ орбиту греко-римской гегемоніи, далеко не всь и не цъликомъ христіанизовались. И изъ нихъ огромныя массы вскоръ отпали, измънили христіанству съ приходомъ Ислама. Да и вообще греко-римскій универсализмъ, фактическая «вселенскость — экуменичность» древней церкви были лишь символическими, субъективными. Объективно внъ ихъ миссіонерскаго горизонта оставалось количественное большинство человъческаго рода, цълый океанъ цвътныхъ расъ. Только новые въка европейской исторін и особенно XIX въкъ съ его миссіонерскимъ активизмомъ, съ переводами св. Писанія болье чьмъ на 400 языковъ, впервые охватили проповъдью христіанства весь земной шаръ. Но туть еще ръзче обрисовался предълъ миссіонерскихъ побъдъ. А именно — сопротивление главнымъ образомъ древнихъ культуръ Азіи съ ихъ древними организованными религіями. Сопротивленіе, черпающее свою силу въ усвояемыхъ отъ христіанскихъ же народовъ методахъ организаціи и самозащиты. Исламъ, буддизмъ, брахманизмъ, шинтоизмъ и другія формы натуральныхъ религій держать въ своей власти цълый милліардъ, т. е. двъ трети населенія земного шара и только одна треть его (около 600 милліоновъ) принадлежить христіанству. Этоть показательный статистическій факть, при всей широтъ миссіонерскихъ побъдъ церкви новыхъ временъ сравнительно съ классической эпохой греко-римской имперіи, не позволяетъ намъ впадать въ наивное самообольщеніе и успокаиваться на томъ, что церковь уже «научила всъ народы» (Ме. 28, 19), «по краевъ земли» (Дъ. I, 8), «проповъдала евангеліе всей твари» (Мр. 16, 15). Лишь въ настоящее время съ безжалостной ясностью стало видно, какъ мы еще далеки отвитали. Реальное, а не символическое только «наученіе всъхъ народовъ» есть подвигъ, почти неосуществимый въ обозримой перспективъ времени. Милліардная толща нехристіанскихъ народовъ Азіи становится тъмъ болье непроницаемой твердыней, что господствующій атеизмъ когда то христіанскихъ европейскихъ націй изнутри подрываетъ ихъ миссію.

Также лишь въ новъйшее время обрисовалась вся серьезность еще одной преграды для полноты миссіонерскихъ побъдъ. Внъшне эта преграда можетъ показаться тонкой, но качественно она — непробиваемая броня. Это — іудаизмъ, Израиль. Количественно небольшой народъ, по своимъ фактическимъ силамъ и значенію онъ — великая міровая нація. Свою особность она базируеть на своей религіи и въ этомъ качествъ противопоставляетъ себя всъмъ христіанскимъ миссіямъ. Не есть ли этоть непроницаемый для христіанства фронть только послъднее внутреннее сопротивление Савла — имъющемуся завтра явиться Павлу? Когда то Павлово пророчество о спасеніи Израиля должно же начать исполняться? Но пока было бы слъпотой не учитывать іудейства, какъ ярко обозначеннаго предъла міровой миссіи церкви. И, можеть бытьпредъла болъе показательнаго, чъмъ вся толща ислама, буддизма и язычества. На внъшнихъ въсахъ исторіи туть явный неуспъхъ церкви. Будемъ върить — до времени.

Отъ миссіонерскаго вопроса, который представляется количественнымъ, перейдемъ къ вопросу чисто качественному.

Успъшно ли совершено и совершается строеніе и устроеніе церкви видимой — «единой, святой, каволической и апостольской»? Отъ дней Пятидесятницы очамъ въры открытъ реальный фактъ явленія въ міръ мистическаго тъла Христова, какъ общества святыхъ, духовно «новой твари во Христъ» (Гал. 10, 15). Но достаточно ли мы строили на этомъ основаніи, хорошо ли съяли, насаждали и поливали» (І Кор. 3, 6-8)? Явили ли міру достойные плоды этого мистическаго союза любви въ достиженіяхъ братолюбія? Въдь взаимная любовь христіанъ это существенный признакъ, по которому Госполь опредълилъ узнавать Его учениковъ (Ін. 13, 35). Между тъмъ нехристіанскіе народы\_видятъ въ насъ преимущественно носителей вражды, насилій и войнъ, а предъ фактомъ конкури-

рующихъ христіанскихъ исповъданій останавливаются съ укоромъ, справедливо находя его противоръчащимъ евангелію. Въ самомъ дълъ: не есть ли неспособность христіанскаго человъчества сохранить и укръпить единство церкви сдна изъ грандіозныхъ неудачь христіанства? Пораженіе, въ свою очередь являющееся источникомъ новыхъ слабостей и новыхъ пораженій церкви. Явное безсиліе въ религіозной любви (Ін. 13. 35). Не вифстили христіане вселенской широты церкви. стоящей выше «іудея и эллина», «плоти и крови», рась, языковъ и культуръ. Націи и языки, «плоть и кровь» одолѣли духъ единства. Церковь распалась по гранямъ различныхъ культурь, рась, языковъ. Почтенныя попытки Рима и Константинополя сберечь единство Церкви на схемъ латинизма или эллинизма оказались внутренно страдающими той же раздыляющей узостью національныхъ умонастроеній. Очевидно для возсозданія единства церкви нужна болье широкая схема, любовно возвышающаяся напъ неизбъжнымъ разнообравіемъ переживаній и пониманій христіанства разными народами. Нуженъ ключь большей, благодатной любви Христовой къ секрету единства въ разнообразіи. Вмъщеніе разнообразія вь единствть есть одна изь величайших втайнъ твореній. Безъ сомнънія и — «новаго творенія» — Церкви, Царства Божія.

Гртьхъ раздтьленія Церквей, подрывающій силу церкви, становится особенно вопіющимъ въ наше время. Стремительно растушая быстрота всевозможныхъ сообщеній и связей превратила уже весь земной шаръ въ единый клубокъ общей жизни и даже мечтаеть вырваться за его предълы. въ космическое пространство. Не только хозяйство, техника. быть, но даже кодячія идеи стали интернаціональными. Всь активныя силы, въ томъ числь и злыя, антихристіанскія, спъшать организоваться въ міровомъ масштабь, какъ любять выражаться большевики, — «планетарно». Христіанству уже противопоставленъ единый міровой антихристіанскій фронть. Христіанство съ его плачевнымъ раздъленіемъ Церквей и дробленіемъ на враждующія секты, является отсталымъ, старомоднымъ, плохо вооруженнымъ для самозащиты въ новъйшей обстановкъ, тъмъ болъе для наступленія. Вмъсто вселенскости, которую оно же первое провозгласило оно страдаеть порабощенностью множеству замкнутыхъ партикуляризмовъ. Церкви часто являють ликь не вселенскій, а провинціальный, уъздный. Трагедія раздъленія церквей особенно остро чувствуєтся въ настоящее время, и проблема возсоединенія диктуется повелительно. Единство церкви не есть только мистическая цъль въ себъ, «да вся едино будутъ»

(Ін. 17, 21), но и средство, *орудіе* успѣшнаго выполненія Церковью ея историческаго дѣланія: *устроенія царства Божія*, христіанизаціи всей жизни, покоренія всего подъ ноги Царя — Христа (І Кор. 15, 24-28).

Преуспъваетъ ли Церковь въ этомъ? Царствуетъ ли она въ пълахъ и начинаніяхъ общечеловъческихъ? Стоитъ только поставить этотъ вопросъ, чтобы страшно стало на него съ откровенностью и прямотой отвътить. Отвъть долженъ быть данъ отрицательный. Церковь не пріобръла, а къ нашему времени утеряла колоссально много — иногда кажется почти все — изъ того, чъмъ она владъла въ древности и въ средніе въка. Побъдивъ духовно греко-римскую Имперію и за ней всь европейскія націи и ихъ государственность, церковь продълала величественную работу теократическаго преображенія въ своемъ духъ всей культуры этого цълаго міра націй. Дала ему первенство на земномъ шаръ и сама внъшне оперлась на это первенство въ своей міровой миссіи. Но весь этотъ европейско-христіанскій культурный міръ съ нъкотораго времени (условно съ эпохи Возрожденія) внутренно измѣнилъ Церкви. Произошло великое отступление, утрата въры христіанское откровеніе. Міръ передовыхъ націй быстро дехристіанизировался. Руководящей религіей его стало нъкое новое свободомыслящее язычество или убъжденная безрелигіозность. Здъсь, въ этой катастрофъ паганизаціи бывшаго христіанскаго міра мы должны указать главную неудачу церкви въ исторіи. Ушла изъ подъ ногъ почва въры въ Христа и авторитеть Церкви, на которой прежде строилась упрощенная теократическая христіанизація жизни. Теперь не на чемъ созидать Градъ Божій. Пути къ внъшней теократіи закрыты. Недостроенная теократія даже не разрушена (хотя во время безбожныхъ революцій и оскверняются алтари), а просто разлетълась какъ мечта, растаяла какъ облачный замокъ. Церковь стала не всъмъ: не центромъ, не вождемъ для человъчества, а нъкоторымъ меньшинствомъ, неглижируемымъ, иногда притъсняемымъ и прямо гонимымъ. Потеряна власть христіанства надъ творческими устремленіями народовъ, надъ ихъ высшими организующими функціями: надъ государствомъ и культурой. Въ душахъ и большинства рядовыхъ людей, и массь и элиты — творцовъ и вождей народовъ на первое мъсто всталь самоопредъляющійся автономный человькь, часто съ враждой отметающій руководство Христа и Церкви. Но такъ какъ въ этой моральной области нейтралитетъ ни психологически, ни духовно не можетъ длиться, то на делъ, вмъсто Христа-Царя, вмъсто христіанской теократіи все время возрастаеть напряжение полярно противоположныхъ демоническихъ силъ антихристианства, сатанократии. Революціонно волнующій въ настоящую минуту весь міръ соціальноэкономическій вопросъ почти всецьло захваченъ безбожными антихристіанскими руководителями. Церковь запоздало и безсильно старается принять участіе въ его разрышеніи. Вопросъ этотъ становится для Церкви не однимъ изъ частныхъ вопросовъ общественной морали, а вопросомъ универсальнымъ, центральнымъ или Церковь на немъ проявитъ свою теократическую силу и вновь обратитъ ко Христу сердца большинства своихъ крещенныхъ сыновъ съ ихъ страстнымъ и законнымъ желаніемъ общаго устроенія на земль, или ея участіе тутъ будеть отвергнуто, и она понесетъ окончательное пораженіе, какъ сила общественно ненужная, какъ прибъжище лишь личнаго, мистическаго благочестія.

Но соціально-экономическій вопрось ни самъ по себѣ, ни въ планахъ церковной активности не можетъ быть вырванъ изъ его органической связи со всѣмъ цѣлымъ процессомъ культурно-историческаго строительства человѣчества. Нельзя церкви завоевать себѣ сколько нибудь значительную роль въ этомъ вопросѣ, не занявъ вліятельнаго положенія въ центральныхъ творческихъ позиціяхъ всей культуры. Иначе говоря — церковь должна себѣ вернуть утраченное ею теократическое положеніе. Не въ смыслѣ внѣшней власти — это архаическое пониманіе теократіи — а въ смыслѣ идеологическаго господства. Не безнадежно ли уже это для церкви среди народовъ бѣлой расы промѣнявшихъ христіанство на раціонализмъ и атеизмъ, ведущій къ разложенію и гибели такой цивилизаціи?

Такъ трагично положение церкви въ исторіи переживаемаго нами врємени.

11.

Каковъ будетъ историческій итогъ побѣдъ и пораженій, если мы эту мѣрку приложимъ къ Восточной Православной Церкви? Каковъ ея активъ и пассивъ?

Мы беремъ Восточную Церковь въ границахъ только Православія безъ отпавшихъ отъ него церквей монофизитствующихъ, несторіанствующихъ и уніатскихъ. Мы говоримъ о блокъ Православныхъ церквей, обнимающихъ въ общей сложности до 140 милліоновъ христіанъ. Если сравнимъ эту цифру съ 280 милліонами римско-католиковъ и 190 милліонами протестантовъ, то мы должны уже почувствовать, насколько это значительная, въская треть всего христіанскаго міра.

Что составляеть главную похвалу этой церкви? То, что

она сохранила свою въру, свое благочестіе, свое богослуженіе, свою жизнь, почти въ томъ первобытномъ видъ и духъ, какъ они сложились въ первые три въка христіанства и во вся комъ случав въ эпоху церкви древней, еще нераздъленной, до IX въка. Нътъ церкви болъе архаической, болье близкой къ самой колыбели христіанства, къ церкви палестинской, къ средъ евангельской, чъмъ церковь Восточно-Православная. Ея созерцательное, аскетическое благочестіе, ея культь, гимнологія и молитвословія, вся религіозная «музыка души» у нея тъ же самыя, какими жили еще праведники ветхозавътной іудейской церкви, принявшей Іисуса Христа: Симеонъ Богоприемецъ, Анна пророчица, Богоотцы Іоакимъ и Анна, Захарій и Елизавета, семья Праведнаго Іосифа и св. Дъвы, свв. апостолы и всъ первохристіане. Это атмосфера, родившая священныя писанія Новаго Завъта. Это съ трудомъ искомое на Западъ и искусственно, съ большими ошибками противъ подлинника, реставрируемое первохристіанство, церковь апостольская. Какъ путешественники въ св. землю вдругъ начинають безъ книжныхъ ученыхъ комментаріевъ понимать тысячи деталей библейскихъ, какъ въ бедуинскихъ шатрахъ Заіорданья находять нетронутый тысячельтіями быть евангельской Палестины, такъ и погружающіеся съ открытымъ сердцемъ въ духовную жизнь Православной Церкви западные христіане вдругь обрѣтають первобытное, кажущееся кое въ чемъ младенческимъ христіанство апостоловь и древнъйшихъ отцовь и учителей церкви. Съ дътской евангельской върой въ постоянную близость къ Богу, Христу, Богородицъ, святымъ и ангеламъ, къ пророческимъ откровеніямъ, наяву и во снъ, съ изобильными чудесами и исцъленіями, съ одолъніями бъсовъ и «всей силы вражіей» (Лк. 10, 19; Мр. 16, 17-18). Съ благочестіемъ, живущимъ какъ бы внъ времени и исторіи, внъ земныхъ интересовъ созерцательно устремленнымъ черезъ непрестанныя молитвы и богослуженія въ церковь небесную, въ чаяніи скоръйшаго конца времени и второго пришествія Господа. Церковь «отсталая» въ своемъ развитіи сравнительно съ церквами Запада, не послъдовавшая за ихъ «новизнами» и больше всего отрекающая-СЯ ВЪ СВОИХЪ ДОГМАТАХЪ И КАНОНАХЪ ОТЪ ВСЯКИХЪ «НОВИЗНЪ» (χαιντομίαι). Но не музейная окаменълость, или дегенеративная реакція, подобно евіонитству. Нъть, это живая въ своемъ ревнивомъ консерватизмъ ръка благодатной полноты христіанской жизни, раждающая внутреннее ощущение единства сознанія нашего съ нашими апостольскими праотцами. У насъ одна съ ними любовь къ Господу, одно эсхатологическое желаніе «разръшиться и быть со Христомъ» (Фил. 1, 23), желаніе мученичества за Христа, если не въ прямомъ видѣ, то въ преображенномъ видѣ новыхъ мучениковъ-аскетовъ, «ради Христа распявшихъ плоть свою со страстями и похотями» (Гал. 5, 24). Ни въ одной западной церкви не звучитъ такъ первобытно этотъ античный христіанскій мотивъ мученичества за Христа. Черезъ ежедневныя памяти святыхъ и мучениковъ по церковному календарю и тексту богослужебныхъ «миней» (службъ святымъ) мы привлекаемся непрестанно къ идеалу мученичества и распятія за Христа, къ идеалу страрающаго героизма первохристіанской эпохи.

Но этсть первохристіанскій консерватизмъ православія не исключаеть, а включаеть въ себя всв плоды творчества золотого въка греческаго святоотеческаго богословія и литургики. — эпохи семи вселенскихъ соборовъ нераздъленной еще древней церкви. Завершилась эта эпоха кровавой стольтней борьбой (726-843) съ новыми гонителями-императорами иконоборцами и вольнодумными политиками, насильниками надъ церковью. Въ марть 845 г. императрица Өеодора возвратила миръ церкви, миръ новымъ мученикамъ и возстановленіе иконъ. Это «торжество православія», ежегодно повторяющееся въ нашей церкви въ 1-ое воскресение великаго поста, переживается каждый разъ съ живостью, какъ будто это вчера одержанная побъда надъ гонителями церкви, а почитаніе иконъ и монашества вновь оживляется, какъ будто это мученические трофеи одержанной побъды. Воть почему антикультовый и антиаскетическій духь реформаціи такъ чуждъ православію.

Отъ твердаго сознанія себя върной хранительницей въры, литургики, жизненнаго уклада и аскезы первохристіанства, Православная Церковь живетъ въ полномъ догматическомъ поколъ. Ей чужды тревоги за подлинность своей догматики, каноники, литургики. Между сегодняшнимъ ея днемъ и вчерашнимъ не лежитъ никакихъ революціонныхъ пертурбацій. Изъ XX въка, она непосредственно смотритъ въ ІХ-й и утверждаетъ тожество своего самосознанія сегодняшняго дня съ своей античностью. Она не исказила въры.

Эта чистота древне-церковной въры — главнтыйшая побъда Православной Церкви надъ искушеніями времени.

Параллельна и совершенно аналогична этой побъдъ другая внъвременная побъда Православія — въ неоскудъвающемъ явленіи и прославленіи въ ней святыхъ, — убъдительныхъ свидътелей изобилія даровъ благодати Духа Святаго, въ ней присутствующихъ.

Успокоенная внутренно на этихъ двухъ побъдахъ, т. е. на обладаніи догматической непорочностью и дарами свято-

сти, Православная Церковь сознаеть и свои историческія пораженія. Они связаны съ ея національной судьбой.

Православная Церковь не вырабатала для своего историческаго существованія достаточно независимой отъ націи и государства организаціонной формулы. Она довърчиво влилась со времени Константина Великаго въ форму бытія поздне-римской (фактически греческой) націи и имперіи и чрезь это стъснила свои сверхнаціональныя, каволическія миссіонерскія достиженія. Отталкиваніе отъ греческаго націонализма и имперіализма было важнъйшей причиной отпаденія отъ единства Церкви въ древности, по поводу догматическихъ споровъ, прлаго ряда національныхъ церквей: армянской, сирійскихъ, коптской и эфіопской. Это же отталкивание породило въ лонъ самой православной церкви въковую борьбу съ церковью греческой ея миссіонерскихъ дочерей за ихъ каноническую независимость отъ грековъ. Боролись съ греками отъ древнихъ временъ до нашихъ дней, съ разной степенью огорченій и ожесточеній, не только канонически, но иногда и вооруженно, грузины, болгары, сербы, русскіе, румыны, арабы. Спасался этимъ ценный принципъ національныхъ, мъстныхъ церковныхъ свободъ. Но въ эти отвоеванныя автокефаліи влился и въковой осадокъ взаимныхъ отчужденій, лишающій Восточную Церковь ея живого единства. Автокефальныя церкви общаются между собой въ еще болье слабой степени, чъмъ самыя націи и государства. Вопросъ объ ихъ сближеніи и соборной коопераціи есть больной и очередной вопрось настоящаго момента.

Тъсная сопряженность Восточной Церкви съ судьбой византійской націи и культуры, побъжденныхъ и ослабленныхъ Исламомъ, повлекли за собой и великое оскудльние въ Православін. Границы распространенія церкви сузились, милліоны были омусульманены. Заботы православныхъ грековъ свелись къ запачамъ сохраненія остатковъ эллинства. Всякіе помыслы о миссіонерскомъ расширеніи православной Церкви угасли. Греческая Церковь ихъ забыла. Изъ Сарры рождающей она вновь обратилась въ Сарру безплодную. Просвъщение и богословское творчество понизились и пришли въ упадокъ. Монашество умалилось и захиръло. Оскудъли и прославленія святыхъ. Благольпіе храмовъ и культа утратило свою красоту, обнищало. Если бы не болъе молодыя православныя церкви Балканскихъ странъ и въ особенности 100милліонная церковь Русская, то великіе и древніе патріархаты греческіе и арабскіе — Константинопольскій, Александрійскій, Антіохійскій, Іерусалимскій составляли бы незначительную количественно археологическую ръдкость. Вся

ихъ пастеа, взятая емъстъ, едва превыситъ полмилліона, въ то время какъ многіе изъ 64 епархій Россіи имъли въ своемъ составъ два, три и четыре милліона православныхъ.

Это не ариеметическое и статистическое преимущество русской церкви надъ чтимыми нами за древность, но ослабъвшими греческими патріархатами. Это преимущество является одновременно и качественнымъ. Русская церковь въ составъ восточныхъ православныхк церквей играеть особую, исключительную роль. Она является историческимъ и духовнымъ восполнениемъ колоссальныхъ потерь, понесенныхъ древнимъ греческимъ христіанствомъ Она возстанавливаетъ нарушенное завоевателемъ-Исламомъ равновъсіе силъ Восточнаго Православія Именно благодаря главнымъ образомъ Русской иеркви не умерла, а ожила миссіонерская работа православія на міровомъ поприщъ. Русская Церковь христіанизовала милліоны инородцевъ-финновъ, тюрковъ и монголовъ на своей территоріи въ Европъ, на Кавказъ и въ Сибир и. Весь съверъ Азіи крещенъ въ православіи русскими миссіонерами. Они дали примъры героическаго апостольства и вынесли свъть православія за предълы Россіи: на Алеутскіе острова, Аляску и во всю Съверную Америку, въ Китай, Корею и Японію, создавая всюду богослужение на мъстныхъ языкахъ. Многие изъ насъ питаютъ мечту, что если великіе народы Азіи (Китай, Японія) когда нибудь примуть массовымь образомь христіанство, то это будетъ восточная православная форма христіанства и результать миссіонерскихъ усилій русской церкви. Залогомъ служитъ исключительный колонизаторскій и мирно-ассимиляторскій таланть русскаго народа.

Вообще нужно признать, что въ русскомъ народъ, въ Россіи и ея Церкви Восточное Православіе получило тоть біологическій резервь, который оно потеряло съ одряхленіємь и угасаніемъ эллинской націи. Послѣ тысячелѣтія цвѣтенія на дрожжахъ греческой культуры, Православіе теперь проходить тысячельтие возрождения на основь новой, молодой жизнеспособной, плодоносящей и также всемірной русской культуры. Даръ культурной всемірности не есть простое слъдствіе государственнаго могущества, хотя и сопутствуется имъ обычно. Это — нъкая духовная невъсомость, придающая безспорное превосходство тому, кому она дана Провидъніемъ. Она почти не поддается раціональному опредъленію. Она больше всего проявляется въ очарованіи искусствъ, литературы, въ богатствъ, силъ, гибкости, тонкости и изяществъ языка. Геній языка — это печать царственнаго избранія на челъ народа. Русскій языкъ это не просто одинъ изъ славянскихъ. Нътъ, онъ языкъ par exellence. Онъ — изъ славянскаго матеріала выкованный языкъ человъчества, равный другимъ всемірнымъ языкамъ, древнимъ и новымъ. Черезъ сознаніе этой исключительности, особой внутренней силы и пророческой правды нашего языка мы непоколебимо знасмъ о великомъ міровомъ призваніи нашей культуры и нашей церкви, матерински воспитавшей эту культуру. Говоря такъ, при наличности нашего большевицкаго уничиженія и позора, мы можемъ показаться юродивыми. Но неизвъстный авторъ конца книги пророка Исаіи, въщавшій о всемірной славъ Сіона, въ то время какъ Израиль жалкими кучками плънниковъ сидълъ и плакалъ на ръкахъ Вавилонскихъ, тоже въроятно казался смъшнымъ. Часто «сила Божія въ немощи совершается» (2 Кор. 12, 9). И иногда приходится брать на себя «безуміе похвалы себь» (2 Кор. 11, 16.21), какъ Павелъ передъ коринеянами, чтобы потрясти сознаніе слушателей, систематически затуманенное клеветами и предразсудками. А мы вообще утверждаемъ, что Россія и Русская Церковь въ сознаніи западно-европейскомъ исторически оклеветаны и искаженно представлены, особенно за послъднія 150 лъть, благодаря систематическому, пристрастному очерненію ихъ со стороны озлобленныхъ революціонныхъ эмигрантовъ — поляковъ, евреевъ и самихъ русскихъ. Приходится повертывать руль противъ этой застарълой кампаніи лжи.

Итакъ историческое будущее Православія впредь провиденціально связано съ силами, заложенными въ Русской Церкви. Расцвътъ этихъ силъ, котораго мы ждемъ особенно по освобожденіи отъ насильственнаго ига безбожной красной диктатуры, несомнънно увлечетъ, какъ и до сихъ поръ увлекаль, и всьхь другихь нашихь православныхь собратьевъ. Что Русская Церковь есть гегемонъ Православія, это знасть всякій, кто хотя однимь глазомь могь наблюдать и сравнивать церкви Востока. Въ области благольнія и красоты церковнаго культа Русская Церковь уже дала и даеть такія достиженія, которыя, послѣ Св. Софіи Константинопольской, являются безспорно первыми и несравнимыми не только на Востокъ, но, можно смъло сказать, и во всемъ христіанскомъ міръ. Величіе и убранство русскихъ храмовъ, пышность ихъ утвари, тончайшее мистическое искусство русской иконы, несравненная, чарующая, покоряющая красота церковнаго пънія, особая религіозная красота и ритмичность исполненія богослужебныхъ церемоній въ главныхъ соборахъ и монастъряхъ, необычайное литургическое благочестіе народа — все это въ совокупности есть единственный въ своемъ родъ творческій фактъ въ историческомъ осуществленіи Церкви.

Прославленіе множества святых въ дух и стиль этого культоваго аскетическаго благочестія и чымь ближе къ нашимъ днямъ (XVIII, XIX и XX вв.), тымъ въ большемъ количествъ, канонизованныхъ и еще не канонизованныхъ, есть неотразимое самосвидътельство Русской Церкви. Среди русскихъ святыхъ своеобразно новую серію составляютъ святые старцы, мистики и вмъстъ писатели: св. Димитрій Ростовскій, Тихонъ Задонскій, Өеофанъ Затворникъ, о. Іоаннъ Кронштадтскій, о. Амвросій Оптинскій и др. Завершаютъ эти ряды тысячи новъйшихъ мучениковъ, принесенныхъ въ жертву кровавому Молоху коммунизма. Это небесная слава Русской Церкви и ея благодатная сила, вдохновляющая ее къ совершенію ея исторической миссіи — возглавленія всего православія.

Объективнымъ основаніемъ для такой миссіи Русской Церкви, свидътельствомъ ея исторической зрълости служитъ ея богословская наука и творческая богословская мысль. По сравнительной молодости русской науки (менъе трехъ стольтій) она количественно уступаеть богатству наукъ римскокатолической и протестантской, но качественно богословскіе труды ученыхъ четырехъ русскихъ Духовныхъ Академій и отчасти Университетовъ стоять на міровомъ уровнѣ и неизмъримо превосходять во всъхъ отношеніяхъ отсталую или очень молодую богословскую науку другихъ православныхъ странъ. Отличительную черту русскаго богословскаго творчества, на фонъ древняго и новаго православія, составляєть почти невъдомое другимъ православнымъ церквамъ выдающееся участіе въ русскомъ богословіи мірянъ и свътскихъ писателей. Назову два общественныхъ имени: А. С. Хомякова и В. С. Соловьева, не упоминая другихъ, въ томъ числъ нашихъ современниковъ. Это — многообъщающій показатель встрьчи въ Россіи и возможнаго синтеза культуры свътской и церковной. При мистически глубокомъ отчужденіи Восточнаго Православія отъ интересовъ культуры и жгуче волнующаго нашу эпоху соціальнаго строительства, только въ творческихъ порывахъ русскаго богословія просвъчиваєть надежда на живую постановку и дерзновенное разръщение этихъ новыхъ для Церкви проблемъ внутри Православія. Тамъ, гдъ сама общая литература (Гоголь, Достоевскій, Лъсковъ) православно церковна, гдь философія только христіанская, и другой нъть (Карповъ, Кудрявцевъ, Каринскій Несмъловъ, Трубецкой, Лопатинъ, Лосскій, Франкъ, Булгаковъ, Бердяевъ, Флоренскій, Заньковскій), тамъ и Церковь незаматно, любовно вкодить въ гущу новъйшаго идейнаго и соціальнаго творчества. За этой небывалой еще въ новъйшемъ православіи силой

идейнаго полета (и при томъ чуждаго легкомысленнаго модернизма) съ увлеченіемъ слѣдуютъ и богословы другихъ младшихъ по культурѣ православныхъ церквей. Надъ древними же территоріями Востока даже не вѣетъ это многообѣщающее дыханіе животворящаго возрожденія Православія.

Меня спросять: сознаю ли я, что столь широкія упованія я связываю съ русской церковью въ то время, какъ она почти заколочена въ гробу большевиками? Да, именно я говорю это съ полнымъ сознаніемъ, что сейчасъ для насъ страшная ночь Великой Пятницы, когда «Жизнь запечатана въ гробъ». Но мы знаемъ, что скоро наступитъ «третій день» — день Воскресенія. Мы — въруемъ. Предоставляемъ иначе думать невърующимъ.

\* \*

Какъ же сбалансировать въ общемъ итогъ историческіе успъхи и неуспъхи всей Церкви? Прежде всего — безъ всякаго пессимизма предъ неуспъхами. Вся священная исторія трагична, катастрофична, кенотична. Путь къ конечному торжеству Царства Божія пролегаеть рег аspera. Сейчась власть надъ земнымъ шаромъ и надъ человъчествомъ принадлежить не Церкви. Ея патріархальные теократическіе опыты прошлаго разрушены временемъ. Язычество, атеизмъ, секулярная культура господствують надъ міромъ. Церкви надо возсоздавать свою духовную власть надъ людьми новыми путями и новыми методами. Новое «воинствованіе» Церкви «воинствующей» для побыды надъ гегемоніей въ человычествы секулярной культуры должно быть безъ самообольщенія и самомнънія признано грандіознъйшей и труднъйшей задачей, превосходящей по трудности прежнюю побъду Церкви наль Римской имперіей. Для этой борьбы Церковь еще не собрала всъхъ своихъ силъ. Однимъ изъ первыхъ актовъ ея боевой мобилизаціи должно быть прекращеніе междоусобной войны между христіанскими исповъданіями, прекращеніе соблазна разпора церквей.

А. Карташевъ.

9. VI. 1934.

#### ДУХОВНОЕ ВОЗВРАЩЕНІЕ В. С. ПЕЧЕРИНА НА РОДИНУ

## по его неопубликованнымъ письмамъ къ А. И. Герцену и Н. П. Огареву.

Личность В. С. Печерина всегда будеть привлекать вниманіе изслідователей русской культуры 19-го віжа, хотя двъ трети своей жизни Печеринъ прожилъ вдали отъ родины, казалось, всеми забытый. Два года тому назадъ въ Москвъ вышли его «Замогильныя записки», подъ ред. Л. Каменева (Изд. «Міръ», 1932 г.) Названіе «Замогильныя записки» взято изъ текста самого Печерина. Авторъ выпущенной еще въ 1910-мъ году монографіи о Печеринъ — «Жизнь В. С. Печерина» (Изд-во «Путь») — М. О. Гершензонъ, которому въ сущности и принадлежить обработка «Замогильных» записокъ», найденныхъ имъ уже послъ опубликованія своей книги, въ такихъ словахъ характеризуетъ записки Печерина: «автобіографія не представляеть собой сплошного повъствованія; это рядъ эпизодовъ, часто не связанныхъ между собою нологически и отъ того можетъ быть выигрывающихъ въ художественной законченности. Сообщая эти эпизоды въ письмахъ (своему племяннику С. Ф. Печерину и своему другу Ф. В. Чижову), Печеринъ часто предварялъ или сопровождалъ свой разсказъ разсужденіями и сообщеніями злободневнаго свойства». Къ сожальнію, Л. Каменевъ, взявшій готовымъ трудъ Гершензона, не потрудился заглянуть въ переписку и дневники университетскаго товарища Печерина Ф. В. Чижова, извъстнаго славянофила, а къ концу жизни строителя многихъ желъзныхъ дорогъ въ Россіи и организатора пароходства на Бъломъ моръ. Бумаги Чижова, изъ которыхъ Гершензонъ и извлекъ «Замогильныя записки», еще въ 1878-мъ году были переданы въ Румянцевскую (теперь Ленинскую) библіотеку. Въ 19 большихъ тетрадяхъ дневниковъ Чижова и обширной перепискъ его, несомнънно, найдется не мало матеріаловъ для изученія загадочной личности Печерина.

Описаніе жизни Печерина въ «Замогильныхъ запискахъ» обрывается на событіяхъ 1848-го года. Гершензонъ въ своей книгъ пытался дать полную біографію Печерина до самой его смерти въ 1885-мъ году. Но есть одинъ періодъ въ жизни Печерина, который совершенно не освъщенъ тъми матеріалами, которыми располагалъ Гершензонъ — это переломъ, происшедшій съ Печеринымъ въ 1860-62 г. г. Л. Каменевъ въ біографіи Печерина, данной имъ въ приложеніяхъ къ новому трехтомному изданію «Былое и Думы» правильно отмътилъ внъшнія рамки этого перелома. «Въ 1861-мъ г., говоритъ Каменевъ, Печеринъ бросаетъ свой монашескій орденъ, возобновляетъ переписку съ Герценомъ (къ сожалѣнію, его письма къ Герцену и Огареву этого періода неизвъстны) и своими друзьями въ Россіи, вновь начинаетъ заниматься поэзіей, регулярно посылаетъ пожертвованія въ фондъ «Колокола» и наконецъ публикуетъ въ «Листкъ» кн. П.В. Долгорукова, письмо, въ которомъ защищаетъ союзъ демократіи съ католицизмомъ» («Б. и Д.», 3-ій т., 1932 г., стр. 505).

Письма Печерина къ Герцену и Огареву этого періода не пропали. Въ той части бумагъ М. П. Драгоманова, которая поступила въ Пражскій Историческій Архивъ, кромѣ оригиналовъ писемъ Печерина къ Герцену, написанныхъ по-французски (Г. напечаталъ ихъ въ русскомъ переводѣ въ главѣ «Б. и Д.» — Pater V. Petchérine), сохранились еще восемь писемъ Печерина къ Герцену и Огареву (три по-французски и пять — по-русски). Изъ отвѣтныхъ писемъ Герцена сохранился черновикъ только одного письма (два отвѣтныхъ письма Г. 1853 г. были опубликованы въ указанной главѣ «Б. и Д.») Въ приложеніяхъ (№№1-9) мы печатаемъ вновь найденныя письма Печерина и отвѣтное письмо Герцена

Пользуясь этими письмами и текстомъ «Замогильныхъ записокъ» мнѣ хотѣлось бы пересмотрѣть вопросъ о темъ переломѣ, который произошелъ съ Печеринымъ въ 1861-мъ году и который, по моему, можно озаглавить, какъ духовное возвращеніе Печерина на родину. Само собой разумѣется, что переписка Печерина и Герцена затрагиваетъ и другіе вопросы, но ихъ нужно разсматривать въ другой связи и съ привлеченіемъ иныхъ документовъ. Къ сожалѣнію, нельзя установить, сохранился ли дневникъ Печерина. Одну запись изъ дневника онъ привелъ въ «Замогильныхъ запискахъ» (134 стр.). Между тѣмъ въ бумагахъ, поступившихъ послѣ смерти Печерина въ библіотеку Московскаго университета, дневниковъ

не оказалось. Не сохранили ли ихъ его католическіе друзья, бывшіе при смерти Печерина въ Дублинской больницъ.

Между выхоломъ въ свъть гоголевскаго «Ревизора» и 15-го номера журнала «Телескопъ» съ философическимъ письмомъ Чаадаева, въ 1836-мъ году, уъхалъ за границу молодой, подающій большія надежды, профессоръ Московскаго университета по кафедръ классической филологіи Владиміръ Сергъевичь Печеринъ, уфхалъ съ тъмъ, чтобы больше никогда въ Россію не возвращаться. «Я рышиль, графъ. Судьба моя опредълена безвозвратно — вернуться вспять не могу... Забудьте, что я когда-либо существоваль, и простите меня. Не довольно ли я поплатился за мой проступокъ, разорвавъ свой договоръ съ жизнью и счастьемъ. Я извлекъ изъ своего измученнаго сердца нъсколько капель крови и подписалъ окончательный договорь съ діаволомъ, а этоть діаволь — мыслы» - такъ писалъ Печеринъ въ мартъ 1837-го года изъ Брюсселя Попечителю Московскаго округа графу Строганову. Позднъе въ 70-хъ г.г. свое бъгство съ родины Печеринъ выразиль въ слъдующемъ четверостиціи:

За небесныя мечтанья Я земную жизнь отдаль, И тяжелый кресть изгнанья Добровольно я подъялъ.....

Въ настоящее время, съ опубликованіемъ «Замогильныхъ записокъ», мы можемъ твердо сказать, что Печерина увлекла на западъ не отвлеченная «мечта объ осуществленіи потенціальной красоты человъка, о водвореніи на земль царства разума, справедливости, радости и красоты», какъ думалъ Гершензонъ (стр. 135), а вдохновенная проповъдь Ламеннэ. «Брошюра Ламеннэ — «Paroles d'un croyant — Слова върующаго» заставила меня покинуть Россію и броситься въ объятія республиканской церкви» — обмолвился однажды Печеринъ. Правда, къ церкви католической онъ пришелъ позднъе, въ 1840-мъ году, предварительно пройдя увлечение «крайними теоріями европейскихъ революціонеровъ» (слова И. Аксакова). «Я пришелъ въ Льежъ, вспоминалъ Печеринъ, съ запасомъ ученія Бернацкаго, потомъ пріобрълъ коммунизмъ Бабефа, религію Сенъ-Симона и Фурье». Сенъ-симонизмъ, воспринятый черезь писанія Жоржъ-Зандъ, привель Печерина въ лоно католической церкви. Въ 1841-мъ г. онъ былъ принять въ орденъ редемптористовъ и до 1860-го года большую часть своей монашеской жизни провелъ въ Англіи и лишь 4 года въ Бельгіи, неся исправно всь объты монашества. Кстати съ

легкой руки Герцена и Огарева пошло, что Печеринъ сдълался іезуитомъ. Это не върно. Когда были приняты объты монашества, то духовный наставникъ Печерина дъйствительно предложиль ему вступить въ ордень іезуитовъ. «Вы любите заниматься науками: вотъ вамъ ученый орденъ — іезуиты. Хотите, я вамъ дамъ письмо къ ихъ провинціалу. — Нътъ. Нътъ, — отвъчалъ я. Даже самое имя іезунтовъ было мнъ противно, да и при томъ пришла въ голову мысль: что какъ въ Россіи узнають, что я сдълался іезуитомъ, въдь это будеть просто срамъ и позоръ» (Записки, 139). Конечно, въ данномъ случав Печеринъ имълъ въ виду тотъ не многочисленный кругъ родныхъ и друзей, которые интересовались его судьбой. Сама Россія, какъ таковая, его мало интересовала. Впослъдствіи самъ онъ сказалъ: «пока жилъ Николай мнъ никогда и въ голову не приходило думать о Россіи. Да и о чемъ было тутъ думать? Нельзя же думать безъ предмета. На нътъ и суда нътъ. Какой то солдать привезь мнь изъ Крыма два листка петербургскихъ газетъ. Кромъ высочайщихъ приказовъ по службъ, туть было приторное — булгаринскимъ слогомъ — описаніе какого-то публичнаго бала. Вотъ все, что можно было знать о Россіи» (стр. 121). Въ письмъ къ гр. Строгонову Печеринъ писаль: «примите это письмо, какъ завъщание умирающаго, ибо я умираю для всего, что когда то было мнъ дорого. » Я сознательно не привожу здъсь извъстныхъ стиховъ Печерина — «какъ сладостно отчизну ненавидъть и жадно ждать ея уничтоженья», потому что эти «безумныя строки», по позднъйшему опредъленію самого Печерина, были написаны до окончательнаго его отъъзда изъ Россіи въ подражаніе Байрону.

За 20 лътъ немногіе соотечественники переступили порогъ монашеской кельи о. Печерина. Въ Бельгіи въ 1844 г. дважды посътиль его Чижовь, въ 1846 г. передъ лишеніемъ подданства «за переходъ въ католичество» о. Печерина навъстилъ русскій консулъ въ Лондонъ, въ 1851 г. былъ у него двоюродный братъ Фаддей Печеринъ и получилъ отъ настоятеля такую характеристику Печерина: «скажите его родителямъ, что вотъ уже болье шести льть, какъ я его знаю, а онъ ни разу ни на одну минуту не огорчилъ меня». Можеть быть нъсколько разъ видълся о. Печеринъ съ кн. И. С. Гагаринымъ, перешедшимъ въ 1848 г. въ католицизмъ и вступившимъ въ орденъ језуитовъ. Наконецъ въ мартъ 1853 г. въ редемптористскомъ монастыръ въ Клапамъ подъ Лондономъ о. Печерина навъстилъ Герценъ. Эта встръча достаточно извъстна: Герценъ описалъ ее въ 63-й главь «Б. и Д.» — «Pater V. Petchérine». Герценъ не нашелъ общаго съ Печеринымъ языка, какъ видно изъ той переписки, которую онъ опубликовалъ въ указанной главъ.

Въ позднъйшихъ своихъ воспоминаніяхъ Печеринъ пытался оспаривать общее заключение Герцена объ его судьбъ. будто «бъдность, безучастіе, одиночество сломили его. Я перечитывалъ, пишеть Герценъ, его «Торжество смерти» (поэма Печерина) и спрашивалъ себя, неужели этотъ человъкъ можеть быть католикомъ, ієзуитомъ. Въдь онъ уже ушелъ изъ царства, въ которомъ исторія дівлается подъ палкой квартальнаго и подъ надворомъ жандарма. Зачъмъ же ему такъ скоро занадобилась другая власть, другое указаніе». — «Вериги, добровольно на себя взятыя, отврчаль позднре Печеринь. могуть также добровольно быть и сложены. Человъкъ въ полноть своей свободы можеть промотаться, спиться съ кругу, но послъ съ энергіей той же свободной воли можеть протрезвиться и снова начать разумную жизнь. Это не то, что быть запертымъ въ клъткъ и безплодно биться объ ея желъзныя ръщетки... Изъ всего предыдущаго ясно, какъ день, что я вовсе не сломился, а стоялъ очень прямо и твердо на своемъ пьедестал; и никакъ никому и ничему не поддавался» (Записки,

До 1860-го года о Печеринъ мы знаемъ очень мало. «Замогильныя записки» освътили теперь переходъ Печерина въ католичество и первые годы его службы католической церкви, но онъ оборвались на событіяхъ 48-го года, бросая, правда, свъть и на послъдующіе годы. И все же время между 1848-мъ и 1860 мъ г. г. въ біографіи Печерина остается очень темнымъ, за исключеніемъ дъла о сожженіи протестантской библіи въ 1855-мъ году. Пользуясь стенограммой судебнаго разбирательства въ Дублинъ, Гершензонъ подробно остановился на этомъ фактъ, имъя цълью опровергнуть утвержденіе Герцена, что поступокъ Печерина былъ актомъ крайняго изувърства. Совершенно ясно, что здъсь Печеринъ сдълался жертвой англо-ирландской національной и религіозной борьбы.

Что же произошло съ Печеринымъ въ 1860 мъ году? Гершензонъ опредъленно заявляетъ: «и вдругъ что-то сдълалось съ нимъ — что, мы не знаемъ: около 1860-го года въ немъ произошелъ новый переломъ, не менъе удивительный, чъмъ тотъ, который привелъ его въ монастырь». Вотъ здъсь то неизвъстныя доселъ письма къ Герцену и Огареву, а также недавно опубликованныя «Замогильныя записки» помогутъ отвътить на вопросъ, поставленный и не разръшенный Гершензономъ. Мнъ думется, что въ душъ Печерина происходилъ двойной процессъ: съ одной стороны, подъ вліяніемъ Крымской войны, за которой онъ внимательно слъдилъ, и съ наступленіемъ въ Россіи новаго царствованія, мысль Печерина снова начала обращаться на родину, а съ другой — подъ вліяніемъ поъздки

въ Римъ въ 1859-мъ году у него появилось отталкивающее чувство къ папской власти, подобное тому, какое въ свое время испыталъ Мартинъ Лютеръ. Какъ шли оба указанныхъ процесса въ душъ Печерина, мы не узнаемъ до тъхъ поръ, пока не будутъ опубликованы его дневники, если они сохранились.

На второмъ процессъ — духовномъ разрывъ съ Римомъ - остановимся очень кратко. Въ 1859-мъ году орденъ редемптористовъ командировалъ о. Печерина въ Римъ «съ большими надеждами и ожиданіями: котъли, вспоминалъ онъ послъ. похвастаться мною передъ папою и кардиналами, а вышло совсъмъ напротивъ. Нашли, что я составленъ не изъ такого матеріала, какъ они воображали, а потому поспъшили отправить меня назадъ въ Англію, и въ наказаніе за строптивость даже не представили меня папъ; слъдовательно, я ни разу въ моей жизни не цъловалъ ни папской туфли, ни чего-либо другого». «Cela nuira serieusement votre canonisation — это сильно затруднить вашу канонизацію», —сказаль мнь генераль ордена редемптористовъ. Каково? Мнъ заживо сулили канонизацію, т. е. причисленіе къ лику святыхъ, если бы я быль немножно погибче. Ха-ха-ха! Xa-ха! Résum tentalis, amici!» (Записки, 133 стр.).

Римъ произвелъ на Печерина ужасное впечатлѣніе. Онъ самъ сохранилъ намъ выдержку изъ своего дневника отъ 22-го февраля, очевидно, 1859 года: Rome 22 février. «Mes larmes ne cessent de couler. O Rome! que je te déteste! Je répète les parolcs de St- Alphonse (\*): «Les temps après lequel je pourrai m'echapper de Rome me semble durer mille ans! Combien il me tarde d'être delivré de toutes ces cérémonies!» O Rome! J'aime mieux les pauvres cabanes de nos irlandais que tous les palais somptueux. — O Rome! Je te hais: tu es le repaire de l'ambition et des viles intrigues. C'est ici qu'on oublie la son des âmes et qu'on ne pense qu'à augmenter sa reputation et son crédit; on ne vit que pour soi meme — faciamus nobis nomen! on use ses souliers dans les antichambres de cardinaux» (Записки, 134).

Черезъ годъ послѣ поѣздки въ Римъ Печеринъ сталъ понимать, что въ орденѣ редемпмтористовъ ему трудно оставаться. Мы не знаемъ, чѣмъ онъ руководился, принявши въ Рождество 1861-го года постриженіе подъ именемъ о. Андрея едва ли не въ самомъ суровомъ изъ католическихъ орденовъ — орде-

<sup>\*)</sup> Св. Альфонсъ — ръчь идеть, очевидно, объ основателъ ордена редемтористовъ Альфонсъ де-Лигвори (1696-1787), основавшемъ орденъ въ 1732-мъ году для проповъди католицизма главнымъ образомъ среди низшихъ слоевъ населенія.

нѣ трапистовъ, въ которомъ не позволялось ни говорить, ни читать, ни мыслить, гдѣ вся жизнь должна была проходить въ пѣніи псалмовъ и въ земледѣльческихъ работахъ. Но тяжелый подвигъ трапистовъ Печеринъ вынесъ въ теченіе всего 6 недѣль. Онъ вышелъ изъ ордена, потому что убѣдился, какъ записано, въ реестрѣ ордена, что уединеніе и молчаніе слишкомъ тяжело отзываются на немъ. Въ февралѣ 1862-го года онъ былъ назначенъ капелланомъ при дублинской больницѣ — Mater misercordiae, гяѣ и прослужилъ послѣдніе 23 года своей жизни.

Свой уходъ отъ трапистовъ позднъе Печеринъ объяснялъ въ такихъ словахъ: «въ 1861 я носилъ бълую одежду трапистовъ, работалъ въ ними на полъ въ глубокомъ молчаніи, питался ихъ гречневою кашею и молокомъ и ничъмъ больше, и они были отъ меня въ восхищеніи: «Въдь вы, кажется, рождены для этой жизни. Какъ онъ легко ко всему привыкаетъ». Но это продолжалось всего какихъ-нибудь шесть недъль, пока оно имъло прелесть новости и пока я не услышалъ случайно отъ одной русской дамы о важныхъ преобразованіяхъ въ Россіи. Тутъ я не могъ вытерпъть: «Какъ же мнъ живому зарыться въ этой могиль и въ этакую важную эпоху ничего не слышать о томъ, что дълается въ Россіи» Итакъ, 19-е февраля, освободившее 20 милліоновъ крестьянъ, и меня эмансипировало». (Записки, 150 стр.). Ръчь идеть о той русской дъвушкъ, которая вышда замужъ за ирландца и о которой Печеринъ писалъ Никитенкъ въ 1865 году (письмо приведено у Гершензона, стр. 187).

Мысль Печерина, направленная въ Россію, начала работать еще раньше, съ началомъ новаго царствованія. Въ тѣхъ же Запискахъ онъ вспоминалъ: «пока жилъ Николай, мнъ никогда и въ голову не приходило думать о Россіи... Но лишь только воцарился Александръ 2-й, то вдругъ отъ этой нѣмой, русской могилы повѣялъ утренній вѣтерокъ свѣтлаго воскресенія. Что ищете живаго съ мертвыми? Русскій народъ воскресъ. Да! Онъ воистину воскресъ. Итакъ, обнимемъ же и облобызаемъ другъ друга, да и поздороваемся краснымъ яичкомъ!» (стр. 121). Не была ли основной причиной духовнаго разрыва съ Римомъ эта живительная струя, идущая изъ Россіи съ началомъ новаго царствованія?

Настоящее же пробужденіе Печерина произошло въ началь 1862-го года, когда онъ сбросиль съ себя орденскіе путы и сталь, по его словамь, просто «независимымь членомь католическаго духовенства». Въ этомъ пробужденіи главную роль сыграло живое слово Герцена — «vivos voco». Странно только, что ни Печеринь въ своихъ позднъйшихъ воспоминаніяхъ

не обмолвился ни словомъ о своихъ письмахъ къ Герцену, ни Герценъ въ своихъ писаніяхъ не отзывался на письма къ нему Печерина, котя, видимо, отвъчалъ на нихъ довольно исправно. Отвътовъ Герцена нътъ въ бумагахъ Печерина. Гдъ они. Только черновикъ одного письма Герцена намъ удалось найти среди обрывковъ архива «Колокола». Герценъ не особенно довърялъ искренности Печерина, что и выразилъ въ письмъ къ И. С. Тургеневу отъ 21 мая 1862 г. по полученіи перваго печеринскаго письма (въ этотъ же день онъ написалъ и тотъ черновикъ, о которомъ сказано выше): «вчера получилъ длинное письмо отъ ратег Печерина; увъряетъ о какомъ то моемъ призваніи на allertei und monches (15 т., стр. 137). Печеринъ же писалъ свои Записки, когда дъло жизни Герцена было уже закончено, и ясно понималъ, что его духовное возвращеніе на родину осталось безплоднымъ.

Въ 1861-мъ году въ шестой книжкъ «Полярной Звъзды» Герценъ опубликовалъ весь отрывокъ изъ «Б. и Д.» — «Pater V. Petchérine» и помъстилъ нъсколько раннихъ стихотвореній Печерина, а Огаревъ въ томъ же году напечаталъ поэму Печерина «Торжество смерти» въ сборникъ «Русская потаенная литература», сказавши объ авторъ очень жестокія слова: «какимъ образомъ авторъ этой поэмы погибъ жуже всъхъ смертей, постигшихъ русскихъ поэтовъ, погибъ равно для науки и для жизни, погибъ заживо, одъвшись въ рясу іезуита и отстаивая дъло мертвое и враждебное всякой общественной свободъ и здравому смыслу... Это остается тайной; тымь не меные мы со скорбью смотримъ на смрадную могилу, въ которой онъ преступно похоронилъ себя. Воскреснеть ли онъ въ живое время, какъ знать. Если внъшнее чудо могло отолкнуть его живого въ гробъ, то внутренняя сила можетъ и вырвать изъ него. Покаяніе не только христіанская мысль, но необходимость иля всего человъчески-искренняго».

Читалъ ли Печеринъ въ 1861-мъ г. эти негодующія строки, мы не знаемъ. Скорѣй можно думать обратное, какъ это видно изъ второго письма его къ Герцену (прилож. № 3). Но онъ, несомнѣнно, читалъ «Колоколъ»: цитата о «величавомъ потокѣ» перваго письма Печерина (прил. № ) взята изъ статьи Герцена — «Сенаторамъ и тайнымъ совѣтникамъ журнализма» («Кол.» № 130), написанной противъ Каткова.

Герценъ прекрасно понималъ, что въ душъ Печерина происходитъ какой то переломъ, и споры 1853-го года могутъ сгладиться тъмъ приглашенеймъ, которымъ Печеринъ оканчичивалъ свое первое письмо — «соединиться въ болѣе высокомъ единствъ». Изъ черновика отвъта Герцена видно (прил. № 2), что онъ какъ бы извиняется за опубликованныя имъ въ «По-

лярной Звѣздѣ» три письма Печерина (въ письмѣ Г., а за нимъ и П., ошибочно указываютъ, что опубликованы только два письма). Правда, Герценъ и здѣсь подчеркиваетъ, что «весь духъ статьи» о Печеринѣ противорѣчитъ тѣмъ настроеніямъ, которыя были у Печерина въ 1853-мъ году.

Печеринъ не заставилъ себя ждать отвътомъ, и уже 23 мая писалъ Герцену о томъ, что нисколько не жалъетъ о своемъ послъднемъ письмъ отъ 17 мая, но раскаивается въ тъхъ письмахъ, которыя написалъ въ 1853-мъ году. «Эти письма были продиктованы усердіемъ не по разуму. Я писалъ, какъ ученикъ, съ тъхъ поръ я узналъ много вещей, по крайней мъръ я выучился быть болъе снисходительнымъ.» Окончаніе письма не оставляеть никакого сомнънія въ томъ, что Печеринъ въ сущности принимаетъ политическую программу Герцена, котя и оговаривается, что восхода «вашего краснаго солнца ему не видать». Герценъ, видимо, скоро отвътилъ на это письмо и послаль какую то свою книгу, върнъе всего — «За пять лъть» (т. І. Статьи А. И. Герцена 1855-1860 г. г.) 26 мая Печеринъ извъстилъ Герцена короткимъ письмомъ о получении книги, изъ которой онъ пробъжалъ «съ большой жадностью» нъсколько страницъ.

Герценъ едва ли отвъчалъ на это письмо: для него началось тяжелое лъто. Герцены мъняли квартиру. Погода стояла колодная и дождливая. Въ то же время событія въ Россіи и въ Польшъ все время отвлекали вниманіе Герцена. Въ іюнъ онъ началъ писать «Концы и начала». Поэтому всъ основанія думать, что 1-го августа Печеринъ, не дождавшись отвъта Герцена, самъ написалъ ему письмо, на этотъ разъ по-русски. Въ этомъ письмъ (прил. № 5) онъ еще разъ благодаритъ за интересную книжку («За пять лътъ»), которую онъ «читалъ и перечитывалъ», и снова подтверждаетъ, что онъ вполнъ разъвъляетъ основной вопросъ политической программы Герцена 1861-го года — освобожденіе крестьянъ съ землею. Письмо кончается припиской объ изданіи писемъ Чаадаева Оецугез choisies de P. Tchaadaief, выпущенныхъ кн. Гагаринымъ-іезуитомъ (\*).

<sup>\*)</sup> Кн. И. С. Гагаринъ тоже своеобразная фигура русскаго человъка, окончившаго свои дни въ лонъ кат оличской церкви. До осени 1843-го года онъ состоялъ на дипломатической службъ и былъ извъстенъ тъмъ, что имълъ близкое знакомство среди литературныхъ круговъ — Вяземскій, Жуковскій, Тютчевъ — и былъ друженъ съ Чаадаевымъ. Одно время имя кн. Гагарина упоминалось въ связи съ пасквильными письмами Пушкину, приведшими къ гибели поэта. Въ 1838-мъ году кн. Гагаринъ былъ назначенъ секретаремъ посольства въ Парижъ. Осенью 1843 года онъ не явился отъ отпуска на службу и, перейдя въ католицизмъ, вступилъ

Вполнъ возможно, что и это письмо осталось безъ отвъта. Такимъ образомъ во второй половинъ 1862-го года переписка между Печеринымъ и Герценомъ прекратилась и возобновилась только въ слъдующемъ году.

Примърно въ февралъ 1863-го года при «Колоколъ» былъ учрежденъ «Общій фондъ» для помощи эмигрантамъ. Его не нужно смъшивать съ Бахметевскомъ фондомъ, доставившимъ Герцену столько огорченій. Первой получкой для «О.Ф.» была присылка одного англ. фунта отъ Печерина. Очевидно, Герценъ поблагодарилъ за эту присылку и подчеркнулъ, что она пришла «изъ иного стана». Отвътное письмо Печерина датировано 10-го марта, безъ указанія года, но явно, что оно относится къ году 1863-му. Упоминаніе объ «Общемъ Вѣчѣ» (какъ извъстно, этотъ журналъ редактировался Огаревымъ и Кельсіевымъ) заставляеть предполагать, что извъщеніе о полученномъ для «О. Ф.» пожертвованіи было написано не Герценомъ, а Огаревымъ, который не любилъ предаваться теоретическимъ размышленіямъ. Вполнъ возможно, что Огаревъ задълъ самые больныя струны Печерина, предложивши ему порвать съ католицизмомъ и принять участіе въ той политической работъ, которую вела группа «Колокола». Печеринъ отвътилъ двумя письмами отъ 10-го и 13-го марта (прил. №№ 6 и 7). Въ первомъ письмъ, адресованномъ Герцену, Печеринъ оспариваетъ, что его приношеніе пришло «изъ иного стана» и предлагаетъ напечатать о своемъ пожертвованіи. При этомъ онъ гордится, что его присылка въ «О. Ф.» пришла первой.

Письмо отъ 13-го марта начинается длиннымъ разсужденіемъ о совмъстимости католичества съ политической свободой, — тема, которая занимала Печерина постоянно. Вторая половина письма автобіографическая и во многихъ мъстахъ совпадаетъ съ замътками «Замогильныхъ записокъ». Въ письмъ Печеринъ вскрываетъ передъ Огаревымъ весь трудный

въ орденъ іезуитовъ. Разгнѣванный императоръ Николай I въ наказаніе велѣлъ лишить кн. Гагарина огромныхъ помѣстій и запретилъ ему навсегда въѣздъ въ Россію. Въ 1861-мъ году въ журналѣ «Correspondent» Гагаринъ напечаталъ извѣстное письмо Чаадаева, за которое Николай I приказалъ объявить Чаадаева сумасшедшимъ. письма Чаадаева, выпущенныя въ слъдующемъ году, широко разсылались Гагаринымъ. Получилъ ихъ и Герценъ. Въ письмѣ къ Огареву отъ 14 іюня онъ сообщилъ: кн. Гагаринъ прислалъ письмо съ большими симпатіями (кстати оно также сохранилось вмѣстѣ съ письмами П.) и пишетъ, что отправилъ мнѣ Чаадаева избранныя сочиненія»... (Пол. с. соч. т. 15, стр. 210). Отвѣтъ Г. на это письмо, а также подробности о Гагаринскомъ архивѣ напечатаны въ статъѣ Як. Полонскаго («Посл. Нов.» отъ 14 ноября 1929 года).

путь, который привель его къ католицизму. «Я быль, пишеть онъ, добросовъстнымъ сенъ-симонистомъ, фурьеристомъ, коммунистомъ и логическимъ путемъ, безъ всякаго в н ъ ш н я го вліянія дошель до католицизма». Посліднее утвержденіе. какъ мы уже видъли, оспаривалось Герценомъ. Да и самъ Печеринъ въ письмъ къ кн. Долгорукову, нарушая нъсколько хронологію, писаль: «католическая въра явилась гораздо позже: она была лишь un corollaire, необходимое заключение долгаго логическаго процесса, или, лучше сказать, она была для меня послъднимъ убъжищемъ послъ всеобщаго крущенія европейскихъ надеждъ въ 1848-мъ году» (\*) («Листокъ» кн. Долгорукова, № 12). Правда, это не помъшало Печерину въ 1869-мъ году время, проведенное въ католическомъ монастыръ. изобразить, какъ сонъ и карточный проигрышъ: «я проспалъ 20 лучшихъ лътъ моей жизни (1840—1860). Да и что тутъ удивительнаго? Въдь это не ръдкая вещь на Святой Руси. Сколько у насъ найдется людей, которые или проспали всю жизнь или проиграли ее въ карты. Я и то и другое сдълалъ: и проспалъ и проигрался въ пухъ» (У Гершензона, 185 стр.). Печеринъ кончаетъ письмо къ Огареву описаніемъ своего пробужденія и сознаніемъ его безплодности для русскаго дъла, въря при этомъ, что «невидимая рука» приведетъ его къ желанному концу, гдъ все разръшится, все уяснится и все увънчается.

На письмо отъ 13-го марта Огаревъ, можно думать, снова отвътилъ настойчивымъ призывомъ порвать съ католицизмомъ и принять участіе въ революціонной работь. Печерину также ничего не оставалось дълать, какъ отвътить съ полной откровенностью, что онъ и сдълалъ въ письмъ отъ 6-го апръля. Это письмо было въроятно, послъднимъ письмомъ, посланнымъ Огареву. «Вы, кажется, ожидаете отъ меня категорическаго отвъта. Да почему же мнъ и не дать его. Что я возвращаюсь въ Русскій народъ, въ этомъ нѣтъ никакого сомнънія. Въдь это была одна изъ причинъ, побудившихъ меня оставить пустыню. Мнъ казалось, что священный долгь призываетъ меня принять какое бы то ни было участіе въ возрожденіи моей родины. Отъ всей души я готовъ подписать Вашу программу. Я очень хорошо понимаю, какъ католическій священникъ русской крови можетъ сдълаться примирителемъ враждебныхъ племенъ. Это прекрасно въ теоріи, но гдъ же практическое примъненіе?». Между тъмъ практическое при-

<sup>\*).</sup> Гершензонъ склоненъ видъть въ датъ простую описку. По его предположению, ръчь идетъ объ іюльской революціи 1830 года.

мъненіе отдалялось все дальше и дальше. Печеринъ видълъ, что до осуществленія политической программы Герцена и Огарева еще далеко. А при такихъ условіяхъ — «что же я могу дълать въ Россіи? Мнъ кажется, Вы продаете шкуру медвъдя, а медвъдь то еще живъ и здоровъ -- смотрите, какъ онъ ломаеть кости поляковъ»... Промънять свое положение человъка, живущаго въ уединеніи «пополамъ съ наукой и дълами христіанской любви» на революціонную работу Печеринъ не ръшился. Къ тому же не такъ легко было выбросить и религіозныя върованія, начало которыхъ коренилось въ Рагоles d'un croyant Ламеннэ. «Слова върующаго», заставившія Печерина бъжать изъ Россіи въ 1836-мъ году, черезъ 28 лътъ были той преградой, которая остановила его духовное возвращеніе на родину. Путь Герцена-Огарева оказался ему не по плечу. Огаревъ едва ли отвъчалъ на письмо отъ 6-го апръля, такъ какъ ясно понималъ, что вытащить Печерина «изъ смрадной могилы» невозможно.

Печеринъ черезъ двъ недъли послъ послъдняго письма къ Огареву попытался вызвать на переписку Герцена. Посылая 2 фунта въ «О. Ф.», онъ писалъ 20-го апръля Герцену: «прошу Вась принять ихъ какъ символь глубокаго участія, которое я принимаю въ Русскомъ дълъ — дълъ Земли и воли. Не нужно Васъ спрашивать, читали ли Вы Мишле La Pologne. Какое глубокое понимание Россіи. А въдь 30 лътъ тому назадъ я поняль ее точь въ точь, какъ Мишле теперь ее понимаеть. Ваши сочиненія обратили меня въ Россію, но признаюсь, иногда еще пробивается старое чувство, особенно глядя на настоящія событія. Впрочемъ подождемъ, что скажеть Русскій народъ: пора ему показать себя». Герценъ такъ же, какъ и Огаревъ, върнъй всего не отвътилъ на это письмо. На этомъ прекратились письменныя отношенія Печерина съ редакторами «Колокола». Печеринъ не смогъ обратно перешагнуть ту грань, которая привела его въ лоно католической церкви. Но разбуженная событіями и живымъ словомъ Герцена «тоска по родинь» не оставляла его въ теченіе послъднихъ 20 льть его жизни.

Въ послъднихъ числахъ августа 1865-го года И. С. Аксаковъ, издававшій тогда газету «День», получилъ письмо изъ Дублина съ приложеніемъ длиннаго стихотворенія и визитной карточки — Resd. Vladimir Petchérine, на которой было написано: «Милостивый государь. Благородный духъ Вашего журнала давно привлекаетъ мое вниманіе, хотя, къ сожальнію, я не всегда имъю случай читать его. Сверхъ того, тамъ часто встръчается дорогое для меня имя Ф. В. Чижова. Неизбъжная судьба — ineluctabile fatum — отдъляетъ меня отъ родины, но прилагаемое стихотвореніе покажетъ Вамъ, что

я не забылъ ни русскаго языка, ни русскихъ думъ. Я самъ не могу себъ объяснить, для чего я посылаю Вамъ эти стихи. Это какое-то темное чувство — или просто желаніе переслать на родину хоть одинъ мимолетный умирающій звукъ»...

Стихотвореніе безъ заглавія, начиналось словами:

«Не погибъ я средь крушенья, Не пришелъ еще мой часъ. И средь бурнаго волненья Мой свътильникъ не погасъ».

Подъ видсмъ странника поэтъ-Печеринъ изображаетъ всю свою жизнь и кончаетъ слъдующей печальной строфой:

«И теперь бездомнымъ сиротою По міру одинъ брожу, Сладкаго ищу покою И нигдъ не нахожу».

Стихотвореніе было напечатано въ № 29 «Дня» отъ 2-го сентября и снабжено горячими словами Аксакова: «это братъ нашъ скорбитъ и страдаетъ, это родная наша душа бъется, какъ птица въ клѣткѣ, изнываетъ, гибнетъ и стонетъ. Онъ нашъ, нашъ! Нашъ даже латинскимъ франкомъ — онъ имѣетъ полное право на наше участіе и состраданіе. Неужели нѣтъ для него возврата? Ужели поздно, поздно? ... Русь проститъ заблужденія, которыхъ поводъ такъ чистъ и возвышенъ, она оцѣнитъ страстную, безкорыстную жажду истины, она съ любовью раскроетъ и приметъ въ объятья своего заблудшаго сына!»...

Эти слова Аксакова не отразились на судьбѣ Печерина. Они лишь дали возможность его старому другу Никитенко возобновить съ нимъ переписку. Оживилась также не прерывавшаяся переписка съ Чижовымъ и племянникомъ, по просьбѣ которыхъ Печеринъ и началъ писать свою автобіографію, надѣясь, что она будетъ напечатана въ Россіи. Но Чижову удалось напечатать лишь одинъ отрывокъ — воспоминанія о баронессѣ Розенкампфъ («Русскій Архивъ», 1870 г.). Дальнѣйшія публикаціи встрѣтили затрудненія со стороны русской цензуры, что и вызвало горькій отзывъ Печерина, въ которсмъ онъ назвалъ свои писанія «Замогильными записками Владиміра Сергѣева сына Печерина».

Послъдніе 23 года своей жизни Печеринъ прожилъ въ тиши Дублинской больницы Mater Misercordiae, занимаясь дълами милосердія и все свободное время посвящая наукъ. Больше всего его интересовала исторія религій: онъ изучилъ для этого санскритъ, арабскій и персидскій языки, классическіе и еврейскій зналъ раньше. Можно думать, что интересъ къ Россіи, такъ ярко вспыхнувшій въ началь 60-хъ г. г., у не-

го не пропадалъ и онъ поддерживалъ его чтеніемъ русскихъ писателей. Въ письмахъ къ Никитенко то и дѣло встрѣчаются отзывы о прочитанныхъ русскихъ книгахъ. Въ послѣднія 10 лѣтъ жизни у Печерина проявился большой интересъ къ матеріалистическимъ ученіямъ: онъ изучалъ Бюхнера, Фейербаха и др. Было ли это увлеченіе просто стремленіемъ къ знанію или означало новый духовный переломъ, сказатъ трудно за отсутствіемъ данныхъ для послѣднихъ лѣтъ жизни Печерина.

Скончался о. Печеринъ 17-го апръля 1885 года, 79 лътъ отъ роду, переживши всъхъ своихъ корреспондентовъ. Похороненъ на Гласневинскомъ кладбищъ въ Дублинъ, неподалеку отъ могилы вождя ирландскаго національнаго движенія Даніеля О'Коннеля.

Прага Чешская

А. Изюмовъ

### приложенія:

1) Письмо В. С. Печерина А. И. Герцену отъ 17-го мая 1862-го года.

Mater Misericordiae Hospital. Dublin. Irlande.

Monsieur,

Je suis un de vos abonnés. Je sens qu'il y a un abîme entre vous et moi, et cependant à travers cet abîme je vous tends une main de compatriote et d'ami. Je rends hommage à votre génie et j'ai quelque pressentiment qu'un grand role vous est réservé dans les évenements qui se préparent en Russ e. Avec un intérêt impossible à decrire, j'assiste de loin aux premiers mouvements de ce drame gigantesque. Je sens toute la portée de vos paroles dans le dernier N-o: «вся Русь поднимается отъ тяжелаго сна и идеть на совершение судебь, которыхъ главныя черты начинають прорызываться изъ-за несущихъ тучъ, стъсняющихъ облаковъ» - Je crois voir - «величавый потокъ, захватившій и влекущій все: волостное правленіе, расколь, Ach!Mon cher Monsieur! ne serait-il pas possible de nous réunir dans une plus haute unité quelque part ou ces disputes cessent et l'on ni fait plus qu'aimer? — Mais n'importe — malgré la divergence des opinions, tout homme, qui par parole ou par action contribue à la regénération de ma patrie, est sûr d'occuper une place distinguée dans ma pensée et dans mon coeur.

Avec cette assurance permettez moi de me signer Monsieur Votre très humble serviteur et compatriote Vladimir Petchérine, Aumonier de l'hôpital «Mater Misericordiae».

2) Черновикъ письма А. И. Герцена В. С. Печерину отъ 21-го мая 1862-го года.

21 мая 62. Орестьевка:

Ваше письмо привело меня въ большое затрудненіе. Я считаю необходимымъ откровенно объясниться, представляя вамъ съ еще большей откровенностью сказать ваше мнъніе.

Съ 1853, когда я имълъ удовольствіе бесъдовать съ вами въ St.-Klapam и написать вамъ два письма я потерялъ васъ изъ виду и узналъ только мелькомъ объ васъ изъ газетъ, когда вы жгли книги и Писанія въ Ирландіи.

Съ тѣхъ поръ я напечаталъ ваши стихотворенія, Поликратъ Самосскій и пр. Многіе желали знать объ васъ и я въ той же Пол. Зв. напечаталъ отрывокъ изъ моихъ Записокъ, въ которомъ говорится о нашемъ свиданіи и къ которому я приложилъ ваши два письма, въ русскомъ переводѣ. Это было въ началѣ 1861. Оскорбительнаго для васъ нѣтъ ни слова, но весь духъ статьи такъ противоположенъ по духу, что я не знаю, не раскаетесь ли вы, что написали мнѣ ваше письмо, (полное) лестныхъ выраженій для моей дѣятельности.

Разръшите мнъ этотъ вопросъ письмомъ или молчаніемъ
— и я готовъ вамъ писать о громадныхъ надеждахъ Россіи, о томъ, куда она идетъ — о ея свътской будущности. О духовной я ничего не знаю — и могу только молчать.

Если же вы будете строго судить, что я въ моихъ Запискахъ приложилъ ваши письма, я смиренно приму замъчаніе ваше, и скажу только, что я тоже въ своихъ Запискахъ напечаталъ письма Гюго, Карлейля, Мишлэ. — Между людьми открыто дъйствующими на своихъ путяхъ, не можетъ быть чисто приватныхъ сношеній.

### Позвольте.....

Какъ я подумаю, насколько мы, Русскіе, двинулись съ того времени, какъ мы говорили съ Вами въ Клампѣ, становится широко на сердцѣ.

3) Письмо В. С. Печерина А. И. Герцену отъ 23-го мая 1862-го года.

Mater Misericordiae Hopital. Dublin. 23 Mai 1862.

Mon cher Monsieur,

Je voudrais bien vous répondre en russe, mais comme il s'agit de m'exprimer avec le plus de précision possible, vous me permettrez de me servir encore une fois d'une langue étran-

gère.

Non, je ne regrette pas de vous avoir écrit ma dernière lettre du 17 Mai. Mais je vous dirai avec cette franchise qui, je crois, siéd à mon caractère, que j'ai bien des fois regretté et que je regrette encore de vous avoir écrit les deux lettres de 1853. Elles étaient, dictées par un zèle qui n'était pas s e l o n l a r a i s o n. J'écrivais en écolier j'ai appris bien des choses depuis ce temps la — au moins j'ai appris à être plus charitable. Je n'ai nulle envie d'entrer en controverse avec vous. J'ambitionne seulement l'honneur de serrer affectueusement la main d'un compatriote distingué. Je ne me plains pas de ce que vous aiyez publié mes lettres: je n'ai rien à cacher; et j'aplaudis à votre principe: «Между людьми открыто дъйствующими на своихъ путяхъ не можетъ быть чисто приватныхъ сношеній».

Je n'ai jamais lu vos mémoires. N'ayant de correspondance qu'avec mon vieux père, qui ne s'occupe pas de la question présente, je ne savais rien de ce qui se publie en Russie. Jugez de mon étonnement en recevant le premier numéro du Kolokol: là j'ai vu dans les annonces qu'à vous seul vous non crée une littérature toute entière: les livres qui sont annoncées formeraient déjà une jolie biliothèque russe. Aussitôt que mes moyens le permettront, je ferai venir l'un ou l'autre volume par W. Kelly, Grafton Street, qui a des livres dans toutes les langues. C'est par son entremise que je reçois le Kolokol:

Окончу по Русски. Вижу подымается заря великаго дня;

но восходы вашего краснаго солнца мнь не видать.

Желаю вамъ успъха въ вашемъ великомъ предпріятіи; пребываю съ истиннымъ почтеніємъ

Вашъ соотечественникъ В. Печеринъ.

4) Письмо В. С. Печерина А. И. Герцену отъ 26-го мая 1862-го года.

Mater Misericordiae Hospital. Dublin. 26 Mai.

Mon cher Monsieur,

Je m'empresse de vous remercier et de votre bonne lettre et du volume que vous m'avez envoyé. J'en ai déjà parcouru quelques pages, et j'avoue que depuis longtemps je n'ai rien lu avec plus d'avidité: c'est le mot. J'entends avec plaisir que le Kolokol va désormais être publié toutes les semaines: ce sera assez pour me tenir au courant de tout ce qui se passe en Russie.

Je ne puis pas prendre au sérieux les menaces de l'infame police russe. Nous disons en Anglais: they bully you. Ils veulent tout simplement vous faire peur. Du reste, n'oubliez pas que vous êtes le sol classique de la liberté et qu'un cheveu de votre tête ne peut tomber aussi longtemps que vous êtes sous l'égide de la constitution anglaise.

Agréez, Monsieur, l'assurance des sentiments affectueuses de Votre devoué serviteur

V. Petchérine.

5) Письмо В. С. Печерииа А. И. Герцену отъ 1-го августа 1862-го года.

Mater Misericordiae. Dublin. 1-го августа. 1862.

Милостивый Государь,

Позвольте мнъ еще разъ поблагодарить васъ за вашу интересную книжку. Я ее читалъ и перечитывалъ. Одну статью я особенно изучалъ: это «Русскіе, Нъмцы и пр.». Это чрезвычайно глубоко, потому что чрезвычайно справедливо.

Я получилъ «Полярную Звѣзду» за 1861 годъ и прочелъ вашу статью обо мнѣ. Я одно только замѣчу: съ вашей точки зртиія, вы совершенно правы; но есть въ человѣческомъ сердцѣ глубины, которыхъ, можетъ бытъ , вы еще не изслѣдовали. Впрочемъ ваша статья ни на одну іоту не уменьшила того высокаго и искренняго уваженія къ вашему таланту и трудамъ, которое я старался выразить въ моемъ первомъ письмѣ. Съ живѣйшимъ участіемъ читаю вашъ журналъ и вполнѣ раздѣляю ваши и вашего сотрудника мнѣнія касательно освобожденія крестьянъ съ землею и благословляю ваши благородныя усилія въ пользу свободы совѣсти. — Ну что же Россія? Она, кажется, какъ разслабленный, ждетъ движенія воды: когда же сойдеть Ангелъ съ неба и возмутить это (sic)! застоялую воду. Тысячелѣтіе приближается. Пора намъ удивить Европу.

Пріимите увъреніе того искренняго уваженія, съ которымъ пребываю навсегда.

Милостивый Государь вамъ преданный Владиміръ Печеринъ.

P. S. Видъли ли вы «Oeuvres choisies de P. Tchaadaeff publiès par I. Gagarin?»

Издатель прислалъ мнѣ экземпляръ. Сожалѣю только что онъ нашелъ нужнымъ напечатать письмо къ Бенкендорфу Мнѣ кажется эта записка не дѣлаетъ чести ни Чаадаеву, ни нашему поколѣнію вообще.

6) Письмо В. С. Печерина А. И. Герцену (м. б. Н. П. Огареву) отъ 10-го марта 1863-го года.

47, Dominick Street Dublin. 10-го марта.

### Любезнъйшій Соотечественникъ,

Читая васъ — особенно Былое и Думы — я снова выучился по-Русски, и потому пишу на родномъ языкъ. Можетъ бытъ вы ошибаетесь, когда думаете что мое приношеніе пришло изъ инаго стана. Ахъ забудемъ эти различія — Das Iahrhundert ist meinem Ideale nicht reif: ich lebe nie Eürger derar, welche kommen werden — Безъ сомнѣнія, я читаю Общее въче и я совершенно убѣжденъ, что въ настоящее время никакое государственное устройство не возможно безъ неограниченной свободы совѣсти. Я даю вамъ полную волю напечатать отъ кого вы получили тотъ фунтъ, и признаюсь — горжусь, что моя посылка № І. Если обстоятельства позволятъ я пришлю черезъ мѣсяцъ туже сумму.

Не могу описать Вамъ, какое живое участіе всѣ принимаютъ здѣсь въ героическомъ возстаніи поляковъ. Мы знаємъ — и радуемся что все духовенство на сторонѣ народа. Говорятъ, что папа очень хорошо отвѣчалъ Русскому посланнику въ Римѣ. Надѣюсь, что Пія ІХ не обманутъ какъ обманули несчастнаго Григорія XVI въ дѣлѣ поляковъ.

Остаюсь вамъ искренно преданный В. Печеринъ.

- Р. S. Я долженъ замътить, что теперь не принадлежу ни къ какому обществу я просто независимый членъ католическаго духовенства.
- 7) Письмо В. С. Печерина Н. П. Огареву оть 13-го марта 1863-го года.

Dominick Street. Dublin 13 марта 1863.

### Любезнъйшій Соотечественникъ,

Вы не совсѣмъ мнѣ чужой. Я познакомился съ вами нѣсколько мѣсяцевъ тому назадъ. Я очень хорошо помню того бѣлокураго юношу, котораго нѣмецкій дядька чуть не утонулъ (sic!) въ Москвѣ-рѣкѣ. Ну такъ вотъ видите, что мы старые знакомые. Я читалъ съ большимъ вниманіемъ ваши статьи въ Полярной Звѣздѣ, Колоколѣ и Общемъ Вѣчѣ, и признаюсь люблю ваше свѣтлое прямодушное русское слово.

Но скажите пожалуйста, неужели вы въ самомъ дълъ думаете что католическая въра и гражданская свобода не совмъстимы. Неужели вы раздъляете пошлый предразсудокъ, что католическій священникъ необходимо долженъ быть абсолютистомъ и врагомъ свободы. Здъсь по крайней мъръ, мы не разпъляемъ этого мнънія. Я не принадлежу ни къ какой господствующей церкви, и скажу вамъ откровенно, что, въ моихъ глазахъ. это было бы величайшее несчастье для католической церкви, если бы она гдъ нибудь, въ какомъ либо государствъ была господствующею. Ей лучше быть, какъ она есть теперь въ Англіи и въ Америкъ. Впрочемъ время приближается и можетъ быть оно не далеко, когда католическая церковь принуждена будеть броситься въ объятія демократіи: тогда начнется для нея новая жизнь и она въ мощныхъ объятіяхъ народа обновить свою орлиную юность. Между тымъ останемся каждый при своихъ върованіяхъ и послужимъ родинъ по силамъ. Запишите меня въ число старообрядцевъ, раскольниковъ, духоборцевъ, квакеровъ — какъ хотите; и какъ вы имъ даете полную свободу остаться при своихъ върованіяхъ, то ту же свободу дайте и мнъ; и потому что я католическій священникъ, не лишайте меня права называться Русскимъ и сочувствовать и, по силамъ, содъйствовать людямъ «Земли и Воли», «Земля и Воля» въ моихъ глазахъ высокій идеалъ общественнаго устройства; я очень внимательно читаль ваши превосходныя статьи объ этомъ предметь, я признаюсь, вовсе не понимаю, какое тутъ можетъ быть противоръчіе съ догматами католической въры. Да развъ это земное благоденствіе, которое вы хочете упрочить, не можеть гармонически сочетаться съ надеждою будущаго въка. Мнъ кажется, что даже необходима надежда будущихъ благъ для того, чтобы не закиснуть въ китайскомъ благосостояніи. По крайней мъръ, согласитесь, что въ Польшъ католическая въра есть главный источникъ героическихъ подвиговъ народа.

Ахъ, если бы вы знали исторію моей жизни, вы бы увидѣли въ ней чудный логическій путь провидѣнія. Вашъ другъ въ письмѣ къ русской дамѣ сказалъ: «какъ же вѣрить». А я скажу: «какъ же не вѣрить, когда непобѣдимая сила принуждаетъ васъ къ тому. Отъ утробы моей матери я вѣрилъ въ незримое, искалъ и любилъ его. Я жаждалъ истины и правосудія. Какъ не вѣрить, когда я слышалъ, такъ сказать, шелесть этой невидимой силы вокругъ себя ausichtbar sichtbar neben mir. Въ степяхъ южной Россіи, я часто слѣдилъ за заходящимъ солнцемъ, бросался на колѣни и простиралъ къ нему руки: «туда, туда, на западъ», — кричалъ мнѣ внутренній голосъ.

Въ 14 лътъ я прочелъ и выучилъ наизусть слъдующіе стихи Шиллера:

Noch in meines Lebens Senge
War ich, und ich wandert'ans
Und der Jugend froehe Zaenge
Sich ich in das Vateres haus
All mein Erbtheil, meinem Horbe
Warf ich froehlich glaubend him
Und am leichtere Pilg aushorbe
Zog ich fort mit Kindessin.

Вся моя жизнь есть ничто иное какъ развитіе этихъ двухъ куплетовъ.

Однажды я сидълъ на вершинъ Вогезскихъ горъ, голый сирота, безъ копъйки въ карманъ и въ нищенской блузъ но весело върилъ (froehlich glaubend), что невидимая рука ведетъ меня куда то, къ высокой цъли, и что я страдаю за искупленіе рода человъвческаго. Я все прочелъ — черезъ все прошелъ. все испыталъ. Я прочелъ Das Leben Jesu у Straus отъ доски до доски, я изучиль Библію на еврейскомъ языкъ съ комментаріями нъмецкихъ раціоналистовъ. Я читалъ Мишеле, Жоржъ Зандъ и доселъ храню, какъ драгоцънное достояніе, письмо этой великой женщины къ одной Ирландской монашенкъ. Я былъ добросовъстнымъ Сенъ-Симонистомъ, фурьеристомъ, коммунистомъ и логическимъ путемъ, безъ всякаго внъшняго вліянія, дошель до католицизма. Два года тому назадъ, я разорвалъ всъ мои прежнія связи и бросился въ Картезіанскую пустыню во Франціи, не долго тамъ остался; потомъ провелъ нъсколько времени у Трапистовъ въ Ирландіи: мнъ ръшительно хотълось заживо похоронить себя, но не успълъ: живость моего духа преодолъла. Я не могъ жить безъ службы человъчеству — и теперь служу страждущему человъчеству и раздъляю труды Сестеръ Милосердія въ больниць Mater Misericordiae.

Я выхожу изъ могилы и вижу разсвѣтъ Русскаго дня Но что же мнѣ тутъ дълать. Я вспоминаю стихъ Горація:

Vitae summa brevis spem nos vetut inevare longam

Не знаю, какъ и почему мнѣ вдругъ припомнились стихи Жуковскаго, которые я читалъ 30 лѣтъ тому назадъ — и они часто шевелятся въ моей головѣ

Когда начнетъ блѣднѣть и смѣлый въ брани И роковой пробъетъ отчизны часъ, Возъмешь мою ты орифламу въ длани, Во плачъ преобразишь побѣдный часъ...

Боже мой. Какое безуміе. Мнѣ 55 лѣтъ. Это долженъ быть старческій бредъ, лепетъ второго младенчества. Какъ бы то ни было, я вѣрую, по священному писанію, что Богъ иногда избираетъ самыхъ презрѣнныхъ и ничтожныхъ орудіями для достиженія высокихъ цѣлей; я вѣрую, что таже невидимая рука, которая вела меня доселѣ, приведетъ меня къ желанному концу, гдѣ все разрѣшится, все уяснится и все увѣнчается. Гдѣ, когда, какъ, не знаю; но каковъ бы ни былъ мой конецъ, вы можете написать на моей могилѣ исторію моей жизни въ сихъ послѣднихъ словахъ Григорія VII:

Dilexi justitiam et odivi iniquitatem Et propterea morior in exilio. вамъ искренно преданный В. Печеринъ.

8) Письмо В. С. Печерина Н. П. Огареву отъ 6-го апръля 1863-го года.

47 Dominick Street. Dublin. 6-го апръля 1863.

Любезнъйшій Соотечественникъ.

Когда я отпразилъ къ вамъ мое послъднее письмо, мнъ пришло на память небольшое приключение, случившееся со мною въ 1839 году въ городъ Льежъ въ Бельгіи. Въ то время я былъ честнымъ Сенсимонистомъ — отпустилъ бороду, носиль длинные волосы, быль неопрятень и очень непригожъ, и такъ добродушно ожидалъ со дня на день, что вотъ придетъ пророкъ или Отецъ (le Père) и я присоединюсь къ его церкви. Иду однажды по улиць - попадается мнъ на встръчу человъкъ съ младенцемъ на рукахъ. Малютка заглядълся на меня какъ на какое диво, и протянулъ ко мнъ объ рученки. Отецъ съ досадой и очень громко сказалъ: «Ne le regarde pas, mon enfent: c'est un fou». Эти слова връзались въ моей памяти: они льстили моему самолюбію: мнъ казалось, что я страдаю за истину. А теперь такъ кажется, что тотъ былъ правъ. Воть поэтому то я и думаль, что вы, прочитавши мое письмо, тоже согласитесь съ мъщаниномъ и скажете: Laisson le, c'est un fou. Но я обманулся, и теперь мнъ приходится двукратно васъ благодарить и за дружественное ваше письмо и за присылку вашей интересной брошюры, которую я буду читать и изучать съ глубочайшимъ вниманіемъ.

Долгъ платежемъ красенъ. Давно уже я ни къ кому не писалъ съ такимъ abandon съ какимъ пишу къ вамъ. Вы, кажется, ожидаете отъ меня категорическаго отвъта. Да почему

же мнъ и не дать его. Что я возвращаюсь въ русскій народъ, въ этомъ нътъ никакого сомнънія. Въдь это была одна изъ причинъ, побудившихъ меня оставить пустыню. Мнъ казалось. что священный долгь призываеть меня принять какое бы то ни было участіе въ возрожденіи моей родины. Отъ всей души я готовъ подписать вашу программу. Я очень хорошо понимаю. какъ католическій священникъ русской крови можеть сдълатьпримирителемъ враждебныхъ племенъ. Это прекрасно въ теоріи, но гдъ же практическое примъненіе. Какъ, гдъ и когда? Въдь мы еще не въ Россіи — мы отдълены отъ нея китайскою стьною. Воть если бы Россія была Англією, гдь всякій можеть гулять по воль, говорить и дьлать что хочеть и служить родинъ на вольно избранномъ поприщъ — я бы, можетъ быть, тотчась принялся за дъло на свой манеръ. Но что же я могу дълать въ Россіи? Мнъ кажется, вы продаете шкуру медвъдя, а медвъдь то еще живъ и здоровъ — смотрите, какъ онъ ломаетъ кости Поляковъ!

Впрочемъ я тоже скептикъ въ своемъ родѣ. «Концы и начала» г. Герцена напомнили мнѣ Донъ-Кихота. Вѣдь я былъ дѣйстивительнымъ Донъ-Кихотомъ всю жизнь мою. Я все принималъ за чистыя деньги, вездѣ видѣлъ доблесть и красу, а гдѣ ихъ вовсе не было, я создалъ ихъ въ моемъ воображеніи и поклонялся творенію рукъ моихъ. Сколько вѣтряныхъ мельницъ я принялъ за исполиновъ. Сколько Дульциней я обожалъ, какъ идеальныхъ принцессъ. Вотъ почему послѣ столькихъ опытовъ, мнѣ очень трудно рѣшиться на какую либо дѣятельность. Я чрезвычайно дорожу моимъ теперешнимъ положеніемъ: я живу въ совершенномъ уединеніи и совершенной независимости, — пополамъ съ наукою и дѣлами христіанской любви, я вкушаю то блаженство, въ которомъ Данте поставляетъ сущность Рая:

Luce intellectual, piena d'amore, Amor di vero ben fien di letizia.

Но я дъйствительно возвращаюсь въ Русскій нароль. Воть почему я выписалъ «Колоколъ» и вошелъ въ сношеніе съ г. Герценомъ. Я читаю «Колоколъ» — это во-первыхъ дань искренняго уваженія къ высокимъ талантамъ его издателей; а во-вторыхъ — я отъ вашей стороны ожидалъ спасенія Израиля. Мнъ кажется, изъ всъхъ Русскихъ студентовъ бывшихъ со мною въ Берлинъ, я одинъ сохранилъ, неизмънными мои политическія убъжденія. Что я думалъ тогда, я думаю теперь. Начало моихъ религіозныхъ върованій принадлежитъ къ той же эпохъ — вы его найдете въ Paroles d'un croyant Ламенне. Какъ ни безтолково это Вамъ покажется, однако это правда.

Я высказалъ все, что у меня было на сердцъ. Нужно ли еще прибавить, какъ искренни тъ чувствованія, съ которыми я пребываю

вамъ истинно преданный В. Печеринъ.

9) Письмо В. С. Печерина А. И. Герцену отъ 20-го апръля 1863-го года.

47 Dominick Str. Dublin 20-го апръля 1863.

Почтеннъйшій Соотечественникъ,

На этотъ разъ посылаю вамъ деть лепты (2 фунта): это какъ то сообразнѣе съ Евангеліемъ. Прошу васъ принять ихъ какъ симеолъ глубокаго участія, которое я принимаю въ Русскомъ Дѣлѣ — дѣлѣ Земли и еоли. Не нужно васъ спрашивать, читали ли вы: Мишеле La Pologne? Какое глубокое пониманіе Россіи. А вѣдь я тридцать лѣтъ тому назадъ, понялъ ее точь въ точь какъ Мишеле теперь ее понимаетъ. Ваши сочиненія обратили меня въ Россію, но признаюсь иногда еще пробивается старое чувство, особенно глядя на настоящія событія. Впрочемъ подождемъ: посмотримъ что скажетъ Русскій народъ: пора ему показать себя.

Между тъмъ пребываю вамъ искренно преданный В. Печеринъ.

# ЕДИНСТВО АНГЛИКАНСКОЙ ЦЕРКВИ

Самой отличительной чертой современнаго Англиканства, болъе всего поражающей посторонняго наблюдателя, является напряженная борьба богословскихъ теченій и партій внутри этой Церкви.

Противники Англиканства видять въ этихъ столкновеніяхъ върный признакъ его обреченности. Въ особенности на страницахъ римско-католической богословской литературы можно часто найти красочныя описанія отсутствія единства у англиканъ и предсказанія его неминуемой гибели. Вмъстъ съ тьмъ всякое объективное изслъпование Англиканства съ несомн в нь ностью свид в тельствуеть объ исключительной жизненности и духовной силь этой Церкви. За четыре стольтія своего независимаго отъ Рима существованія Англикане создали двънадцать автокефальныхъ и пятнадцать миссіонерскихъ Церквей, тогда какъ въ XVI въкъ они имъли всего два митрополичьихъ округа. Подобное противоръчіе между предсказаніями Римо-католическихъ богослововъ и исторической дъйствительностью ставить перепь каждымъ изследователемъ Англиканства вопросъ о причинахъ духовнаго процевтанія этой Церкви, которая можеть расти и развиваться, несмотря на очевидныя разногласія среди ея членовъ.

Этотъ вопросъ подводитъ насъ вплотную къ проблемамъ единства Церкви вообще и потому его значение и интересъ выходятъ за границы темъ, связанныхъ преимущественно съ изучениемъ Англиканства.

Англиканская Церковь обычно подраздъляется на три основныхъ группировки — высокой, широкой и низкой церкви, которыя соотвътствуютъ католическому, протестантскилиберальному и консервативному направленію богословія другихъ церквей. Всякій, кто знаетъ, въ какой непримиримой борьбъ находятся эти три вида церковной мысли и жизни внъ англиканства, можетъ себъ легко представить, насколько безнадежной должна казаться задача объединенія этихъ трехъ

взаимоисключающихъ теченій въ лонъ единой Англиканской Церкви. Вмъстъ съ тъмъ не только всъ эти партіи остаются внутри ея, но въ дъйствительности ихъ число значительно превышаеть вышеупомянутыя три направленія.

Современныя богословскія теченія Церкви Англіи можно подраздівлить на восемь основных группировокъ, но и они, однако, не исчерпывають всего разнообразія и богатства англиканской богословской мысли. Четыре изъ нихъ называють себя Англо-католическими и они связывають себя съ вселенской традиціей церкви, четыре другихъ Евангелическихъ находять свое духовное отечество въ Реформаціи XVI візка.

Первое изъ англокатолическихъ теченій называется обычно романизирующимъ, такъ какъ его члены видять въ Римскомъ Католицизмѣ самаго авторитетнаго представителя Вселенской Церкви и стремятся воспроизводить въ своемъ богословіи и богослуженіи современный Римскій Католицизмъ со всѣми его особенностями, вплоть до употребленія латинскаго языка во время Евхаристіи. Это теченіе, немногочисленное количественно, объединяетъ своихъ членовъ въ общество Св. Петра, издающее небольшой журналъ и серіи брошюръ. Оно также связано съ Англиканскимъ Бенедиктинскимъ монастыремъ «Nashdom», который издаетъ журналъ «Laudate».

Второе изъ англо-католическихъ теченій можно назвать «трактарьянскимъ», такъ какъ его члены являются непосредственными преемниками и върными хранителями завътовъ основоположниковъ Оксфордскаго Движенія\*),возродившаго вселенскую традицію въ Англиканской Церкви. Ранніе дъятели Оксфордскаго Движенія начали свою борьбу противътогда господствовавшаго протестантизма, изданіемъ небольшихъ брошюръ, называвшихся «трактатами», и отсюда родилось и то названіе «трактарьянцы», подъ которымъ вошли въ исторію его участники.

Для трактарьянцевъ конечный авторитетъ въ церковной жизни принадлежитъ Церкви до ея раздъленія на Восточную и Западную въ 1054 г. Въ своей напряженной борьбъ какъ противъ Рима, такъ и Протестантизма, они аппелировали къ ръшеніямъ Вселенскихъ соборовъ и къ писаніямъ учителей Церкви первыхъ одиннадцати въковъ, расчитывая найти у нихъ твердое обоснованіе для ръшеній всъхъ спорныхъ вопросовъ. Болье всестороннее изученіе церковной исторіи, а также новыя открытія въ области изслъдованія Библіи поколебали фундаментъ, избранный «трактарьянцами» и въ настоящее время это теченіе постепенно уступаеть мъсто другимъ направленіямъ

<sup>\*)</sup> Начало Оксфордскаго Движенія относится къ 1833 г.

Англо-Католичества. Его представителей можно найти теперь преимущественно среди тѣхъ стариковъ священниковъ, которые еще помнятъ тѣ годы, когда піонеры Англо-Католичества съ опасностью для жизни вводили католическіе:облаченіе и обряды въ богослуженіе своихъ приходовъ.

Третье теченіе можно назвать Восточнымъ Православнымъ. Его участники считаютъ, что современное православіе является наиболье подлиннымъ носителемъ Вселенской Истины и что въ соединеніи съ нимъ Англиканство можеть найти наиболье благопріятную почву для своего духовнаго роста и процвътанія. Больше того, они видять, что съ самаго начала своего отдъленія отъ Рима Англикане стремились осуществить въ своей жизни тъ принципы соборности, которые являются характерной особенностью Восточнаго Православія. Это теченіе, бывшее немногочисленнымъ до сихъ поръ, начинаеть сейчась все болье привлекать внимание молодого покольнія Англиканскихъ богослововъ. Въ настоящее время оно имъетъ уже два журнала «The Christian East» и «The Journal of the Fellowship of St. Alban and of St. Sergius. Въ скоромъ времени предстоитъ изданіе сборника статей его участниковъ, въ которомъ наравнъ съ англиканскими авторами будутъ помъщены статьи русскихъ богослововъ изъ Парижа.

Послъднимъ и наиболъе крупнымъ Англо-Католическимъ теченіемъ является такъ называемый либеральный католицизмъ, начатый Еп. Горомъ и его друзьями въ 1899 г. изданіемъ сборника «Lux Mundi». Въ немъ утверждалась органическая связь Англиканства съ Вселенской традиціей Церкви, но вмъсть съ тъмъ признавалась необходимость свободы научнаго изслъдованія въ богословіи и законность примъненія къ нему обычнаго критическаго метода.

Этотъ сборникъ открылъ новую эпоху въ исторіи Англо-Католичества и всѣ его наиболѣе видные современные представители принадлежатъ въ той или иной степени къ этому теченію. Theology, The Church Quaterly Review, The Church Times и другіе наиболѣе распространенные и авторитетные церковные журналы являются выразителями разныхъ струй современнаго либеральнаго католицизма. Лучшіе богословскіе колледжи Англіи связаны также съ этимъ теченіемъ и имъ же вдохновлялись двѣ самыя крупныя организаціи Англиканской церкви — Англо-католическій конгрессъ (Anglo-Catholic Congress и Объединеніе Англійской Церкви (English Church Union), которыя только что слились въ единое общество. Либеральный католицизмъ признаетъ авторитетъ Вселенской Церкви, не связывая, однако, его съ какой-либо опредѣленной эпохой исторіи или особымъ церковнымъ институтомъ, подобнымъ Папству или Вселенскому Собору. Вся исторія Церкви представляется ему сферой дъйствія и вдохновенія Святаго Духа.

Этими четырьмя основными направленіями исчерпываются англо-католическія теченія внутри Англиканства. Они раздѣляются другь отъ друга преимущественно различнымъ опредѣленіемъ церковнаго авторитета. Первсе изъ нихъ находить его въ Римѣ, второе въ церкви до ея раздѣленія на Западную и Восточную, третье въ Восточномъ Православіи, а четвертое въ опытѣ всей Христовой церкви. Но, несмотря на эти разногласія, они всѣ признаютъ авторитетъ Церкви и настаиваютъ на томъ, что соборный опытъ христіанскаго человѣчества является наиболѣе вѣрнымъ критеріемъ истины.

Четыре послѣднихъ теченія внутри Англиканства связывають себя съ реформаціей. Они склоняются поэтому къ индивидуализму, и считають пророческія прозрѣнія отдѣльныхъ боговдохновенныхъ личностей за болѣе вѣрный путеводитель въ дѣлѣ спасенія, чѣмъ коллективный опытъ Церкви.

Первое мъсто среди нихъ по своему богословскому въсу занимаетъ либеральный евангелизмъ. Въ своихъ практическихъ выводахъ онъ очень близко приближается къ либеральному католичеству, но приходить онъ къ нимъ, исходя изъ иныхъ положеній. Либеральный евангелизмъ, подобно либеральному католицизму, настаиваеть на необходимости своболы богословскаго изследованія; онь отказался от традиціоннаго протестантизма съ его върой въ непогръщимость Библіи и въ безусловной авторитеть пророковъ Реформаціи. Но въ то же время либеральный евангелизмъ чуждается признанія авторитета традицій и стремится быть строго экспериментальнымъ во всъхъ своихъ утвержденіяхъ. Онъ ишеть тъхъ формъ церковной жизни, которыя оправдали бы себя на практикъ и удовлетворяли бы духовныя потребности современныхъ членовъ Церкви. Все, что оказывается жизненнымъ и духовновозрождающимъ, пріємлется имъ и поэтому въ его богословіи и богослужебной практикъ встръчается все больше и больше элементовъ заимствованныхъ изъ опыта Вселенской церкви. Но ихъ включение обосновывается не на признании авторитета церковной традиціи, а на ихъ практической цълесообразности. На этомъ основаніи либеральный евангелизмъ все больше склоняется къ литургическому типу богослуженія, подчеркивая сакраментальные принципы христіанства, хотя и воздерживается отъ католическаго ученія о таинствахъ, которое является духовной основой либеральнаго католичества, какъ и всьхъ другихъ Англо-католическихъ теченій. Либеральный евангелизмъ будучи однимъ изъ новыхъ явленія Англиканской

церковной жизни пока еще не многочисленъ. Его члены объединены въ общество называемое: Anglican Evangelical Group Movement, ихъ печатнымъ оргномъ служитъ: The Church of England Newspaper. Но наиболъе яркимъ выраженіемъ ихъ дъятельности служатъ ежегодные съъзды въ Кромеръ, которые отличаются либеральнымъ духомъ своихъ Богословскихъ докладовъ и торжественностью своихъ богослуженій. Такимъ образомъ либеральный евангелизмъ открыто показываетъ свой разрывъ съ консервативнымъ Евангелизмомъ Англіи, который до сихъ поръ остается скованнымъ пуританскимъ непріятіемъ католическихъ формъ Богослуженія. Два лучшихъ евангелическихъ богословскихъ колледжа Англіи Wycliffe Hall въ Оксфордъ и Ridley Hall въ Кембриджъ находятся также въ настоящее время въ духовной орбитъ либеральнаго евангелизма.

Къ нему справа примыкаетъ консервативный евангелизмъ. а слъва Англиканскій модернизмъ. Послъдній считается самымъ радикальнымъ теченіемъ внутри Церкви Англіи. Будучи совсъмъ немногочисленнымъ количественно, онъ хорощо организованъ, имъетъ свой органъ «The modern Churchman», богословскій колледжъ въ Оксфордъ «Ripon Hall» и устраиваетъ ежегодно конгрессы. Англиканскіе модернисты ставять своей основной задачей примиреніе традиціонныхъ ученій Церкви съ современнымъ научнымъ мышленіемъ. Поэтому онъ настаиваеть на созданіи новаго Символа въры и чиновъ Таинствъ, которые могли бы употребляться параллельно съ нынъ существующими. Они считають, что человъкъ XX въка не обязанъ пользоваться символами въры и формами богослуженія, созданными или въ V или въ XVI вѣкѣ и долженъ искать такія выраженія для своей молитвы, которыя соотвътствовали бы его новому міроощущенію. Модернистическія увлеченія за послъдніе годы, начинають, однако, идти на убыль. Свое вдохновеніе они черпали въ въръ въ незыблемость новаго научнаго міровозэрьнія, которое оказалось нынь само лишеннымъ прочнаго фундамента, благодаря послъднимъ открытіямъ въ области физики и химіи. Поэтому, какъ это ни странно, модернизмъ въ Англіи является религіей людей скорье почтеннаго возраста, и онъ съ трудомъ находитъ своихъ адептовъ среди болье молодого покольнія англиканскихъ богослововъ.

Самымъ многочисленнымъ изъ Евангелическихъ теченій Англиканства является консервативный евангелизмъ. Это направленіе характеризуется глубокимъ личнымъ благочестіємъ его членовъ, склонныхъ къ піитизму и недовърчиво относящихся ко всякому богословію, которое представляется имъ недолжной раціонализаціей христіанства. Англійскіе кон-

сервативные евангелики, несмотря на свою многочисленность и значительное вліяніе, переживають однако въ данное время глубокій духовный кризись. Вся ихъ религіозная мистика строилась на признаніи буквальнаго Боговдохновенія Библіи и въ этой въръ они находили духовную опору для своей борьбы противъ авторитета Вселенской традиціи Церкви. Подрывъ въры въ буквальную непогръщимость Библіи сдълалъ невозможной защиту ихъ позиціи на прежнемъ основаніи, и теперь евангелизмъ въ его чистомъ видъ все ръже встръчается среди богослововъ, котя онъ все еще продолжаеть господствовать среди благочестивыхъ мірянъ, въ особенности принаплежащихъ къ болъе состоятельнымъ кругамъ общества. Органами евангелистовъ служатъ The Record и The English Churchman. У нихъ имъется нъсколько большихъ богословскихъ колледжей, такъ напримъръ: Sr. John's Highbury, но ни одинъ изъ нихъ не достигаетъ высокаго уровня колледжей, принадлежащихъ къ англо-католическому направленію.

Послѣдней группой среди Евангелическихъ теченій Англіи являются фундаменталисты, т. -е. лица, продолжающія настаивать на буквальномъ Боговдохновеніи Библіи. Сторонники этого ученія остаются лишь пережиткомъ прошлаго, и они не имѣють ни одного извѣстнаго богослова въ своей средѣ. Несмотря на это, на ихъ средства все же содержится небольшой богословскій колледжъ въ Бристолѣ. Значеніе этого теченія столь невелико, что его едва ли приходится учитывать какъ реальную силу при изученіи современнаго англиканства.

Только что сдъланное описаніе Церкви Англіи должно еще разъ подтвердить отсутствіе единства среди ея членовъ. которые принадлежать ко всьмъ теченіямъ христіанской традиціи, начиная съ Католичества и кончая фундаментализмомъ и модернизмомъ. Возникаетъ, естественно, вопросъ, какимъ же образомъ Англиканская Церковь смогла разслоиться настоль ко несоединимыхъ элементовъ и все же сохранить свое видимое единство. Обычно, подобное недоумѣніе разрѣшается ссылками на исторію англиканской реформаціи, въ результать которой Церковь Англіи будто бы исключительно благодаря давленію государственной власти искусственно включила въ себя католическія и протестантскія теченія. Не связанныя органически другъ съ дургомъ, онъ пребываютъ въ мнимомъ единствъ, благодаря продолжающемуся государственному контролю надъ Церковью. Но какъ только произойдетъ отдъленіе Церкви отъ госсударства въ Англіи и прекратится матеріальная помощь, которою пользуется въ настоящее время все ея партіи, такъ тотчась Англиканство распадется на свои составныя части. Лица, держащіяся этого мивнія такимъ образомъ

стремятся объяснить пародоксальность положенія современнаго Англиканства на основаніи догматической безпринципности его членовъ и ихъ склонности къ компромиссу ради практическихъ и даже чисто матеріальныхъ выгодъ.

Однако есть много основаній считать, что подобное отношеніе къ Англиканству зиждется на глубокомъ непониманіи его исторіи, и противоръчить ряду безспорныхъ фактовъ изъ современной жизни.

Прежде всего слѣдуетъ отмътить, что борьба внутри англиканства началась задолго до реформаціи. Ученіе Уйклифа (1320—1384) и его послѣдователей Лоллардовъ является почти тождественнымъ съ основными положеніями современнаго Англиканскаго евангелизма. Также можно прослѣдить нити, связующія и другія теченія внутри Англиканства съ движеніями, относящимся къ эпохѣ норманскаго нашествія или даже къ предшествующимъ столѣтіямъ (\*).

Такимъ образомъ, наличіе разнообразныхъ теченій внутри Англиканства не связано съ событіями Реформаціи, хотя ихъ взаимная борьба и обострилась въ результать революцій XVI и XVII стольтій. Въ такой же степени невьрно и утвержденіе, что единство Церкви въ Англіи держится теперь благодаря контролю и давленію государства. Въ дъйствительности, изъ всъхъ 12 автокефальныхъ церквей, принадлежащихъ къ Англиканству, голько два митрополичьихъ округа: кентерберійскій и іоркскій, не отдълены еще отъ государства. Вмъсть съ тъмъ всь другія Церкви, которыя давно совершенно независимы въ своей внутренней и внъшней жизни, продолжають включать въ себя лицъ, принадлежащихъ къ различнымъ направленіямъ англиканскаго богословія. Больше того, нъсколько епархій въ самой Англіи, а именно провинціи Уэльса, были въ 1920 г. отдълены отъ государства, и это событіе не вызвало раскола внутри нихъ, а лишь наоборотъ, послужило къ укръпленію ихъ внутренняго единства. Въ настоящее время въ дъйствительности никакія внышнія преграды или преимущества не удерживають англиканъ въ лонъ ихъ Матери Церкви и тъ изъ нихъ, которые остаются въ ней, дълаютъ это на основаніи религіозныхъ убъжденій. Объ этомъ же въ особенности свидътельствуетъ богословская литература современнаго Англиканства, утверждающая возможность и же-

<sup>\*)</sup> Такъ напримъръ архитектура знаменитыхъ Норманскихъ Соборовъ Англіи указываеть на любовь населенія къ пышнымъ процессіямъ, столь распространеннымъ и нынъ среди ан ло-католиковъ. Наоборотъ, многія черты Англо-Саксонскаго христіанства Англіи удивительнымъ образомъ совпадають съ духомъ и традиціями Восточнаго Православія.

лательность разнообразія богословских теченій въ своей средь и привътствующая наличіе у себя католическаго, православнаго и протестантскаго направленій.

Поэтому, несомнѣнно, слѣдуетъ искать болѣе глубокое духовное основаніе, на которомъ построено необычайное зданіе современнаго Англиканства, и имъ является своеобразное сочетаніе въ Англиканствъ върности Церковному Преданію съ недовъріемъ къ формальнымъ и локализированнымъ органамъ церковной непогръшимости.

Эти два признака проходять красной чертой черезь церковное сознаніе всъхъ партій Церкви Англіи и они связують ихъ въ единое нераздъльное цълое.

Такъ, напримъръ, Англо-Католикъ даже романизирующаго направленія, вся религіозная жизнь котораго строится на незыблемомъ фундаментъ авторитета священнаго преданія, отличается отъ Римо-Католика именно тъмъ, что онъ не можетъ признать непогръшимости ръшеній любого Римскаго Паны; непогръшимости, не зависящей ни отъ личныхъ качествъ послъдняго, ни отъ историческихъ обстоятельствъ его времени.

То же соединение традиціонализма съ непріятіемъ формальной непогръшимости характеризуетъ и основную струю англиканскаго евангелизма, который, несмотря на свою склонность къ индивидуалистическому типу благочестія, глубоко чтитъ литургическія формы богослуженія, освященныя преданіемъ Церкви. Преклоняясь передъ Библіей, евангелизмъ отрицаеть ея буквальную непогръшимость. Признавая авторитеть пророковъ реформаціи, онъ свободно критикуєть ихъ фанатизмъ и отказывается слъдовать крайностямъ ихъ ученія. Даже модернисты не составляють въ дъйствительности исключенія изъ общаго правила. Несмотря на весь свой радикализмъ, и смълое требованіе широкаго обновленія церковной жизни, они исходять изь признанія цінности церкви и органичности ея развитія, и только въ этомъ свъть могуть быть правильно поняты ихъ дъйствія. Модернисты Церкви Англіи стремятся не уничтожать традиціонныя формы богослуженія и Символь Въры, на чемъ настаивають либеральные богословы протестантскихъ Церквей. Они хотять лишь придать церковной литургикъ новый смыслъ и новую дъйственность, введя въ нихъ элементы, созвучные міросозерцанію современнаго человъка. Новые чины таинствъ и богослуженій, предлагаемые модернистами, не должны, по митию ихъ, замънить нынъ существующія, а должны употребляться наравнъ съ послъдними въ случаъ желанія, отдъльных в приходовъ. Въ этомъ признаніи необходимо сти постепенной эволюціи церковной жизни, англиканскіе модернисты сближають себя съ либеральными Англо-Католиками и Евангелистами и вводять себя въ основную струю Англиканскихъ традицій.

Конечно, среди членовъ Церкви Англіи встрѣчаются какъ отдѣльныя личности, такъ и небольшія группы вѣрующихъ, которыя или отрицаютъ цѣнность традицій вообще (крайніе модернисты) или признаютъ возможность внѣшней формальной непогрѣшимости (крайніе романизирующія теченія среди англо-католиковъ и фундаменталисты среди Евангелистовъ), но въ этихъ случаяхъ эти лица уже не являются дѣйствительными представителями Англиканства и они неизбѣжно переходятъ въ Римо-Католицизмъ или въ Протестантизмъ.

Наконецъ, наиболъе конкретнымъ и яркимъ выраженіемъ подлинно англиканскаго отношенія къ Церкви, въ которомъ сочетается върность традиціи и свобода ея истолкованія, можеть служить исторія англиканскаго священства. Церковь Англіи въ отличіе отъ другихъ церквей, прошедшихъ черезъ огонь реоформаціи, сохранила непрерывность своихъ епископскихъ посвященій и, такимъ образомъ, соблюла апостольское преемство своей ісрархіи. Въ этой върности церковному преданію выразилась глубокая въра Англиканъ, какъ въ единство Церкви, такъ и въ непрерывность благодатной струи ея жизни, которую не въ силахъ пресъчь ни бури ея исторіи, ни отпаденія и гръхи ея членовъ. Англо-Католики, евангелисты и модернисты по разному истолковывають отличие священства, имъющаго Епископское рукоположение отъ протестантскаго пасторства, но всь они проходять черезь посвящение Епископами и не мыслять безь него своего пастырскаго служенія. Признаніе необходимости іерархіи для нормальной жизни Церкви, раздъляемое всъми безъ исключенія Англиканскими теченіями богословской мысли, дълаетъ Церковь Англіи единымъ организмомъ. Насколько принятіе сана изъ рукъ Епископа остается ненужнымъ и даже предосудительнымъ актомъ для правовърнаго протестанта, настолько же оно является духовно необходимымъ для любого Англиканина безъ различія его партійной принадлежности. Эта върность традиціи проводить основную черту отличія между Англиканствомъ и Протестантизмомъ. Непризнаніе же формальной непогръшимости выдъляеть его изъ среды Римскаго Католичества.

Возникаетъ вопросъ, какимъ образомъ англикане смогли найти ту среднюю линію между отрицаніємъ видимой Церкви и отождествленіємъ ея авторитета съ личностью преємника апостола Петра, чего не удалось достичь другимъ западнымъ христіанамъ. Не легко дать исчерпывающій отвътъ

на этотъ вопросъ. Однако, изучение англиканскаго богословія, въ особенности же непосредственное соприкосновеніе съ церковной жизнью англиканъ, указываетъ на особенности ихъ въры въ полноту и дъйственность Боговоплощенія. какъ на ту силу, которая помогла имъ удержать въ лонъ единой Церкви различныя теченія богословской мысли. Хотя безъ въры въ Боговоплощение не возможно христіанство вообще, и на ней построено богословіе вськъ кристіанскихъ въроисповъданій, но есть элементы въ англиканскомъ воспріятіи Боговоплощенія, которые выдъляють его изъ среды другихъ западныхъ конфессій. Для Англиканъ Боговоплошеніе означаетъ не только духовное искупленіе человъчества и снятіе съ него проклятія, наложеннаго на него за первородный гръхъ, но оно связано для нихъ также и съ освящениемъ всей жизни. съ преображеніемъ всего сущаго на земль. Это пониманіе хри стіанства, столь сродное Восточному Православію, въ особенности въ его русскомъ выраженіи, дълаетъ Церковь для англиканъ живымъ и творческимъ организмомъ, проникающимъ во вст сферы жизни и повсюду несущимъ благодатную силу спасенія. Церковь потому является для нихъ продолжательницей дъла искупленія, начатаго Воплотившимся Богомъ Словомъ. ей дана власть исцълять физические и нравственные недуги человъчества, просвъщать его разумъ и чувства, въ ея задачу входить борьба со всеми соціальными и личными грехами людей. Это учение о Церкви, которое связуеть въ единое цълое дъло искупленія человъчества, совершенное Спасителемъ, съ исторіей земной Церкви, придаеть Англиканству ту жизненность и то органическое единство, которыя отсутствують въ протестантскихъ общинахъ, склонныхъ подчеркивать преимущественно духовную сторону искупленія и потому не чувствуюшихъ видимой сакраментальной природы Церкви. Однако, Англиканство отличается не только отъ Протестантизма, но и отъ Римо-Католичества своимъ воспріятіемъ Боговоплошенія, и это дълаетъ его столь непріемлемымъ для римскаго Богословія. Для Англиканъ Боговоплошеніе было дъйствительнымъ актомъ самоуничиженія Божества, принявшаго тварную человъческую природу со всъми ея ограниченіями. Исходя изъ этого положенія Англикане воспринимають и земную Церковь, какъ пребывающую въ состоянии уничижения и страждующую отъ гръховъ, маловърія и неправовърія своихъ членовъ. Церковь, уподобленная Евангельскому полю, гдъ до часа жатвы растуть вмъсть пшеница и плевелы, есть наиболье любимый образь англиканскаго богословія. И поэтому Англикане менъе другихъ христіанъ смущаются наличіемъ разногласій среди своихъ членовъ, считая, что полнота Боговъдънія и высоты святости откроются въ Церкви лишь по окончаніи ея земной исторіи.

Такимъ образомъ, Англикане, признавая неизбъжность внутри-церковныхъ столкновеній, объясняемыхъ ими въ свътъ того пути Воплощенія, которое избрало Второе Лицо Св. Троицы, выдъляютъ себя изъ среды римскихъ католиковъ, склонныхъ придавать Церкви ту власть и ту силу, отъ которой отказался Іисусъ Христосъ во время своей земной жизни.

Именно эта особенность англиканской въры въ Боговоплощеніе со всъми вытекающими изъ нея практическими послъдствіями и дълаетъ эту Церковь столь непонятной для Рима, который продолжаетъ обвинять ея членовъ или въ догматической неэрълости или въ безпринципности.

Отсюда же рождаются постоянныя его предсказанія о неминуемомъ разложеніи Англиканства, которое однако, продолжаетъ процвътать и приносить плоды благодатной церковной жизни.

Итакъ, Англиканство остается чуждымъ и одинокимъ среди западныхъ христіанъ, но не только среди католиковъ, но и среди протестантовъ, несмотря на то, что оно одно не ведетъ прозелитизма среди другихъ христіанъ. Вопросъ о различныхъ причинахъ подобнаго отношенія представляетъ большой интересъ и, разобравшись въ немъ, легче будетъ опредълить и отношеніе Православія къ современному Англиканству.

Обычный подходъ протестантскихъ богослововъ къ Церкви Англіи можно опредълить скорѣе какъ недоумѣніе, смѣшанное съ подозрительностью. Для ортодоксальнаго протестанта остается непонятнымъ какъ Англиканская Церковь, «очищенная» реформаціей, строящая свое вѣроученіе на Библіи, продолжаетъ все же благоговѣйно чтить традиціи всей Вселенской Церкви и отказывается считать Кальвина и Лютера единственными авторитетными истолкователями христіанства. Такое положеніе протестантамъ кажется страдающимъ отъ отсутствія послѣдовательности. Они приписываютъ его, однако, не качеству англиканскаго воспріятія смысла Боговоплощенія, а особенности англійскаго національнаго характера, забывая, что среди англиканъ есть послѣдовательные протестанты, но они принадлежатъ не къ англиканству, а къ свободнымъ протестантскимъ Церквамъ Англіи.

Отношеніе Римо-Католиковъ къ Англиканамъ гораздо болье опредъленно и оно открыто враждебно. Можно безъ преувеличенія сказать, что ни одна другая Церковь не вызываетъ столь нетерпимаго отношенія къ себъ со стороны Рима, какъ Англиканство и никогда ни Православіе, ни Протестантизмъ не испытали столь систематической и непримиримой

борьбы, въ которую втянута Римомъ Церковь Англіи. Поэтому далеко не случайно, что апостольское преемство англиканскаго священства съ такой върой и любовью перенесенное англиканами черезъ всъ бури ихъ церковной исторіи не признается Римомъ. Каждый священникъ англиканской Церкви, переходящій въ Римо-Католицизмъ, перерукополагается и даже условно перекрещивается Римо-Католиками, такъ какъ они разсматривають его какъ обычнаго мірянина. Подобное нетерпимое отношение къ Англиканству имъетъ глубокія психологическія основанія. Современный римскій католицизмъ выросъ на утвержденіи, что отказъ отъ свободы богословской мысли и церковнаго дъйствія есть та тяжкая, но необходимая цънг, которую члены Церкви должны платить за сохраненіе ея вселенскости. Всякая независимость въ мысли или въ дъйствіи неизбъжно, по его убъжденію, влечетъ христіанъ или въ ересь или въ схизму и потому они должны покорно нести бремя своего безусловнаго подчиненія суровому Риму и безропотно переносить удары его грознаго жезла.

Вражда Римо-Католиковъ къ Церкви Англіи объясняется тъмъ, что ея существование опровергаетъ это утверждение. Англикане свободны въ своихъ церковныхъ дъйствіяхъ и въ своемъ богословіи, и вмъсть съ тьмъ каждая изъ автокефальныхъ Церквей пребываетъ въ единеніи съ другими, сестрами Церквами, дълая это по своей доброй волъ, не связанная никакими дисциплинарными обязательствами. Больше того, несмотря на эту свободу и независимость Англикане хранятъ върность вселенской традиціи Церкви и не потеряли своего правовърія, исповъдуя Никейскій Символъ въры. Это положеніе настолько вопіюще опровергаеть всю систему церковной дисциплины, которой подчиняется въ настоящее время Римскій католицизмъ, что естественно его защитникамъ приходится все время доказывать неизбъжность разложенія Англиканства и подчеркивать всъ случаи разногласія и борьбы среди ихъ членовъ.

Такимъ образомъ, Англиканская Церковь не имѣетъ друзей и единомышленниковъ на западѣ за исключеніемъ небольшой группы Старо-Католиковъ, съ которыми они вступили въ общеніе въ Таинствахъ въ 1931 году.

Каково же должно быть православное отношеніе къ Церкви Англіи. До сихъ поръ оно страдало неясностью и двусмысленностью. Съ одной стороны, Православная Церквовь всегда проявляла дружеское расположеніе къ Англиканству, но съ другой стороны, она до сихъ поръ тщательно оберегала себя отъ общенія съ Англиканами и никогда не желала оказать имъ какую-либо существенную поддержку. Можно сказать,

что наибольшей популярностью среди Православныхъ богослововъ пользовалось предложеніе присоединить къ Православію ту часть Англиканъ, которая уже находится съ нами въ
полномъ духовномъ единствъ, предоставивъ остальнымъ членамъ Церкви Англіи разбиться на рядъ независимыхъ группъ,
которыя, въ свою очередь, впослъдствіи присоединятся или къ
Риму или къ Протестантизму.

Не входя въ разсмотръніе, насколько такое расчлененіе Англиканъ возможно и желательно, слъдуетъ поставить передъ Православнымъ сознаніемъ болье основной вопросъ, а именно: отличаемся ли мы вообще отъ Римо-Католиковъ въ оцънкъ Англиканства или же мы, какъ и Римъ, считаемъ Англиканъ ненормальнымъ явленіемъ въ жизни Церкви, подлежащимъ возможно скорому уничтоженію. Этотъ вопросъ имъетъ большое практическое и принципіальное значеніе, такъ какъ съ одной стороны, отъ того или иного его ръшенія будеть зависьть успъхъ соединенія Англиканъ съ Православіемъ, а. съ другой стороны, онъ можетъ способствовать опредъленію православнаго ученія объ единствъ Церкви, которое до сихъ поръ находится въ періодъ формированія. Современное Православное богословіе расколото по поводу этого вопроса на два лагеря — тъхъ, кто держится Римо-Католическаго ученія о Церкви, заміняя лишь авторитеть единаго непогрышимаго папы авторитетомъ семи Вселенскихъ Соборовъ и тъхъ, кто исповъдуетъ учение о соборности Церкви. Совершенно очевидно, что для первой группы Православныхъ богослововъ Англиканство также непріемлемо, какъ и для Римо-Католиковъ и его сторонники ведуть упорную борьбу противъ признанія апостольскаго преемства Англиканской іерархіи. Наобороть, съ точки эрънія второй группы Англиканство представляется тымь западнымь выроисповыданиемь, которое лучше другихъ осуществило въ своей жизни идеалъ соборнаго строя Церкви, и потому и оказалось наиболье близкимъ къ Православію.

Сочетаніе свободы и върности Преданію, которое окрашиваетъ всъ стороны жизни Англиканской Церкви раскрывается поэтому въ свътъ Православнаго ученія о Церкви не какъ ущербъ Англиканства, а какъ источникъ его силы и дъйственности.

Даже борьба богословскихъ партій и теченій не должна вызывать въ Православномъ изслѣдователѣ Англиканства, раздѣляющемъ ученіе о соборности церковнаго авторитета тѣхъ чувствъ смущенія или суроваго осужденія, которыя она рождаетъ у Римо-Католиковъ.

Православіе знаеть, что исторія Церкви съ самого начала

была ареной столкновеній между прозрѣніями отдѣльныхъ личностей и властью общины съ присущимъ ей консерватизмомъ. Ихъ подлинное примирение возможно лишь въ полнотъ соборности жизни Церкви, въ которой община и личность вступають въ органическую связь между собою, не подавляя и не исключая другь друга. Но этоть синтезь не осуществимъ безъ борьбы, ошибокъ и неудачъ. Англиканскія богословскія партін, спорящія другь сь другомь, являются лишь одной изъ фазъ въковой коллизіи между личностью и коллективомъ, между авторитетомъ традиціи и пророческимъ вдохновеніемъ индивидуума. Англиканская Церковь безбоязненно вступила на арену этихъ Столкновеній, съ которыми связанъ ростъ земной Церкви. Много тяжкихъ пораженій пришлось ей испытать на этомъ пути въ теченіе последнихъ столетій, но, несмотря на всъ свои неудачи, Англиканская Церковь мужественно продолжаеть вести свою борьбу за соборный строй Церкви, отъ котораго уклонились другія западныя въроисповъданія, и она ближе къ его осуществленію, чьмъ Римъ или Протестантизмъ.

Православные богословы поэтому способны лучше ихъ понять и оцѣнить Англиканство, но они не могуть не жалѣть, что споры между различными теченіями внутри Церкви Англіи омрачаются иногда сектантской узостью и нетерпимостью и потому ведуть къ умаленію любви и къ потерѣ ощущенія церковнаго единства.

Эти съывы обусловлены недостаточнымъ усвоеніемъ Англиканствомъ ученія о Св. Духѣ, какъ хранителѣ единства Церкви и ея правовѣрія. Въ этой именно области Православный 
Востокъ со своей традиціей можетъ оказать ему воистину 
братскую помощь, смягчивъ остроту столкновенія между крайностями его романизирующихъ и протестантствующихъ теченій.

Въ заключение хочется отмътить, что единство и духовное здоровье Англиканской Церкви лучше всего открывается въ мистической встръчъ съ ней во время присутствія на ея Евхаристіи. Въ этой простой и вмъстъ съ тъмъ подлинной церковной службъ объединяются Англикане всъхъ направленій и всъ они съ трепетомъ и съ глубокой върой въ реальность своей встръчи со Христомъ, подходятъ къ святой чашъ.

Англиканская Литургія православна по духу. Это сознаніе невольно рождается у подавляющаго большинства членовъ Православной Церкви, имъвшихъ возможность познакомиться съ нею. Въ этомъ Православіи Литургіи раскрывается благодатная сущность англиканства, становится осязаемымъ его единство. Отсюда же возникаетъ и стихійное стремленіе Англиканъ къ соединенію съ Востокомъ.

Только прикоснувшись къ сакраментальной жизни Англиканства и ощутивъ подлинность его единства, существующаго несмотря на борьбу его богословскихъ теченій Православіе сможетъ понять тайну Англиканства, сдълать правильную оцънку этой Церкви и, такимъ образомъ, приступить къ осуществленію великой задачи объединенія западныхъ и восточныхъ христіанъ на лонъ Единой, Святой, Соборной, Апостольской Церкви.

Д-ръ Н. Зернояъ

Парижъ. 12 мая 1934.

### Приложение къ статъв: ЕДИНСТВО АНГЛИКАНСКОЙ ЦЕРКВИ.

# СОВРЕМЕННЫЯ ПОДРАЗДЪЛЕНІЯ ХРИСТІАНСТВА въ Англіи.

Англиканская Церковь: возглавляемая Арх епископами Кентербер йскимъ и Іоркскимъ.

Англиканская церковь включаеть въ себъ два основныхъ теченія: Англо - Католическое и Евангелическое

Римско-Католиче - ская Церковь въ Англіи, возглавляемая Архіепископомъ Вестмистерскимъ.

Къ Римско - Католической Церкви принадлежать въ Англіи главнымъ образомъ выходцы изъ Ирландіи и ихъ потомки.

Свободныя церкви Англіи, (не сохранившія Апостольскаго преемства своей іерархіи).

Свободныя церкви распадаются на рядь независимыхъ в ф р о и с п о в ф даній, изъ которыхъ наиболье значительными яв ляются Методисты, Пресвитерьянцы, Конгрегаціонисты и Бантисты.

### ПРИ РЪКЪ ХОВАРЪ.

(Ръчь на актъ въ 10-лътіе Парижскаго Богословскаго Института)

Начну съ личныхъ воспоминаній. Послъ занятія Крыма большевиками въ 1920 году, я не присоединился къ общей эвакуаціи, и остался въ родной земль. Передо мной прошли ужасы краснаго террора, страшный голодъ и первая волна гоненія на Церковь. — въ связи съ изъятіемъ церковныхъ цънностей и начавшимся живоцерковствомъ. Въ 1922 году я жилъ на приходъ въ Ялть, въ совершенномъ богословскомъ одиночествъ. Тамъ я и мнилъ, отдавши на пастырскую работу оставшіяся силы, закончить дни. Свои досуги я посвяшалъ изслъдованію о filioque, и за томомъ патрологіи Миня застали меня пришедшіе ко мнъ для обыска и ареста. Въ тюрьмъ мнъ было объявлено, что я подлежу пожизненной высылкъ за-границу, въ числъ другихъ профессоровъ. Это совпало съ временемъ активнаго натиска живоцерковниковъ, въ Симферополь начался большой процессь религіозниковъ, и, конечно, и моя судьба ръшилась бы въ эти дни. Но рука Промысла неожиданно подняла меня, и я очутился въ началъ 1923 года въ Царьградъ. Оттуда я быль вызванъ друзьями въ русскій факультеть въ Прагь, но еще въ Константинополь я имълъ въсть отъ А. В. К.-ва, что за-границей бродитъ мысль о созданіи высшей богословской школы. Эта мысль уже была мнъ близка и ранъе. Еще въ Россіи, когда дни старой школы были явнымъ образомъ сочтены, вмъстъ съ своимъ другомъ о. П. Фл. я прилагалъ величайшія усилія къ созданію с в о бодной ивъто же время церковной, современной и върной преданію, богословской школы. Тогда эта мечта, конечно, разсъялась, какъ облако, передъ лицомъ большевистской революціи. Теперь она какъ будто снова сулила осуществиться, хотя и въ измъненномъ видъ, съ присоединеніемъ практической задачи приготовленія пастырства, причемъ, однако, богословская задача оставалась первенствующей. И воть черезь два года совершилось это чудо преп. Сергія, — возникла богословская школа въ Парижъ, въ центръ міра, среди инославія, и не только возникла, но и просуществовала, и проработала втеченіе 10 льть. Это десятильтіе во всякомъ случаь есть уже совершившійся факть въ исторіи русскаго православія. Даже если бы наше дъло прекратилось, оно останется пребывающимъ въ скрижаляхъ исторіи. Въ нашей школъ все явилось импровизированнымъ: прежде всего матеріальныя средства существованія, не имъющія для себя никакого государственнаго или даже общественнаго обезпеченія. Но также импровизированнымъ явился и ея научный персонал : вмъсть съ представителями старшаго покольнія, которымъ Провидъніемъ дано было, вмъсто лютой смерти еще 10-лътіе богословскаго труда, сюда стеклись представители новаго покольнія, непатентованные богословы, какъ бы офицеры военнаго времени, которые принесли съ собой свой энтузіазмъ любви и върность Церкви. Образовалась своеобразная группа богослововъ, при всей разности индивидуальныхъ образовъ, отмъченная единствомъ судьбы и призванія: служить **Церкви** богословской мыслью, научнымъ трудомъ, — такова наша русская Ораторія. Docendo discimus, новое русское богословіе рождается изъ нуждъ и въ связи съ преподаваніемъ. Изъ его трудовъ и дней выросла цълая богословская литература, создалась особая школа — Парижскаго богословія, которая, несмотря на сложную и даже диссонансную гармонію, имъетъ нъкоторое общее лицо и составляеть единое цълое. Оно, это богословіе, не было и не хотьло быть непомнящимъ родства и небрегущимъ преданіе, но оно было вырвано изъ своей колеи и оторвано отъ родной почвы. Оно возрастало на духовной чужбинь, какъ вожди Израиля въ Вавилонскомъ изгнаніи. Ибо они не только плакали на ръкахъ Вавилонскихъ, но и имъли великія пророческія видънія, какъ Іезекіилъ при ръкъ Ховаръ и Даніилъ при дворъ царей. Соприкасаясь съ высокой мудростью Востока, они сохраняли и полнъе, и глубже постигали тайну собственнаго избраничества. Народъ Божій, который быль выброшень изъ земли обътованной въ царство Вавилонское, унеся съ собою сокровище въры, не погибъ, но духовно возродился. Его національное самосознаніе расширилось до вселенскаго. Его исторія изь провинціальной стала всемірной. Возвратившіеся изъ изгнанія оказались способны къ возстановленію храма и ограды закона. Вавилонское плъненіе явилось творческой эпохой въ исторіи Израиля, и безъ него мы не имъли бы Ветхаго Завъта въ его полнотъ. Конечно, никакой народ, не можеть сравниваться въ судьбахъ своихъ съ народомъ избраннымъ, опнако мы можемъ находить въ нихъ подобіе и нашимъ собственнымъ. Подобное испытываемъ и мы, хранители завътовъ Православія, на этомъ маломъ островъ въ океанъ Вавилонскомъ. Мы стоимъ передъ лицомъ инославнаго и языческаго міра, и притомъ во время величайшихъ міровыхъ катастрофъ, которыя измънили не только нашу больную родину, но и измѣняють ликъ всего міра. Все христіанство стоить передъ великими и новыми задачами въ своємъ призваніи пасти народы, для чего оно доселе еще оказывается несостоятельнымъ. Все христіанство по новому сознаеть необходимость общецерковнаго единенія и его ищеть на путяхь экуменизма, которые и намъ не невъдомы. Духовный провинціализмъ, хотя и сохраняется въ тихихъ затонахъ до первой бури, но уже потерялъ право на существование: онъ остается лишь въ качествъ неподвижнаго старообрядчества, подкръпляемаго лъностью мысли. Передъ тъми проблемами богословской мысли и жизненнаго самоопредъленія, передъ которыми стали мы здъсь съ самаго начала, не стояли наши предки, они ввърены Провидъніемъ намъ, какъ наше дъло, какъ наши задачи. Наще дъло въ Парижъ не есть только мъстно-провинціальное, оно и міровое; и не потому, что мы живємъ въ міровомъ городъ (можно и живя въ немъ оставаться въ глухой провинціи, что мы непрестанно и наблюдаемъ), но потому, что мы живемъ съ міромъ, вошли въ его творческій трепеть. Въчность церковная вообще совершаеть свое бытіе во времени, и каждая историческая эпоха имъетъ свой собственный ликъ, усвояетъ особую тональность, определяется характерной для нея проблематикой. И Парижское богословіе хочеть быть и являєтся с о в ременнымъ въ отношени къ своей современности, подобно тому какъ были современниками своей, современности а потому и вождями своей эпохи ть, кого Церковь ублажаеть какъ вселенскихъ учителей. Печать эпохи явственно лежить на нашемъ богословскомъ творчествъ и, поскольку новое и есть синонимъ творчества; это есть нашъ модернизмъ, въ которомъ насъ укоряютъ люди, тщащіеся безсильно остановить солнце и упразднить исторію. Но этотъ модернизмъ есть и хочеть быть живымъ преданіемъ, которому мы посильно служимъ въ върности Церкви. Чудо творчества не совершается безъ творческаго дерзновенія, и его вдохновеніе ищеть для себя своихъ собственныхъ путей, ибо поистинъ, въ дому Отца суть обитатели многи. Но есть одно условіе, при которомъ лишь возможно богословское творчество, это - свобода исканія, безь которой утрачивается искренность и воодушевленіе. При всьхъ своихъ достоинствахъ и достиженіяхъ, прежняя духовная школа не имъла этого блага въ такой мъръ какъ мы, которые почтены этимъ даромъ отъ нашего јерархическаго главы. Да, мы были свободны въ своемъ богословствовании, намъ было оказано довъріе, и, сміжо сказать, мы его оправдывали и оправдываємъ. Ибо наша свобода есть церковная свобода, върныхъ. и любящихъ сыновъ Церкви, а не взбунтовавшихся рабовъ Мы хотимъ свободной преданности Церкви, — върности ея преданію, но върности творческой. Въроятно, скажутъ, что даръ духовной свободы есть не только драгоцънный, но и о пасный дарь. Можеть быть, это и такъ, но позволительно ли прежде всего искать безопасности. Все творческое содержитъ въ себъ элементъ риска и неувъренности. Не опаснымъ ли является передъ судомъ здраваго смысла и само Христіанство, и намъ ли въ наши дни всеобщаго смятенія апеллировать къ безопасности? Апостолъ шелъ по в о д а м ъ за Христомъ, пребывая въ безопасности, но сталъ тонуть, какъ только испугался этого своего пути. И существуеть ли путь, обезпеченный въ его безопасности, среди этого мірового урагана, въ этой океанской буръ? Только любовь къ Христу и Церкви Его можетъ дать намъ эту спасительную увъренность.

Есть одна черта, которую можеть засвидътельствовать о себъ Парижское богословіе въ оправданіе своей свободы и самаго даже существованія: оно рождается изъ молитвы; больше того — изъ вдохновеній Божественной Евхаристіи. у алтаря. Не внъшне только, но и внутренно наша школа соединена съ храмомъ, а наши убогія рабочія храмины находятся непосредственно подъ храмомъ. Это знаменуетъ естественную іерархію цінностей и въ нашихъ сердцахъ. Lex orandi est lex credendi — говоритъ богословская формула. И безъ ложной гордости, но и безъ лицемърной скромности можемъ мы сказать, что богословскій трудъ истекшаго 10тильтія представляеть особую страницу русскаго православнаго богословія, открываеть какъ бы новую ея главу. Онъ уже неотъемлемо принадлежить исторіи, сколь бы ни малы были наши силы, сколь бы ни тяжелы были условія нашего труда. Богословскіе труды дізтелей нашей школы, настоящихъ и бывшихъ, даже и количественно не уступаютъ, а, можеть быть, относительно превышають труды нашихъ западныхъ собратій за истекшее 10-тильтіе. Есть особый коллективный, написанный и не написанный, опубликованный и неопубликованный трудъ, — Парижское Богословіе. Его мы со всей почтительностью приносимъ Церкви и со всей върностью посвящаємъ нашей родинъ.

Мы именуемъ своимъ духовнымъ вождемъ и покровите-

лемъ преп. Сергія, и его образъ да будетъ на нашемъ трудѣ означенъ, — образъ смиренія, соединеннаго съ вдохновеніемъ и дѣятельной любовью. Его творческій подвигъ на зарѣ 14-го вѣка — въ другомъ мѣстѣ и въ иныхъ условіяхъ — хотимъ продолжать мы въ наши дни, — церковный, національный, общечеловѣческій. Его молитва и богомысліе, служеніе братіи и всѣмъ страждущимъ, его болѣніе о душѣ народа и о судьбахъ родины и міра да будутъ для насъ руководящимъ образомъ! Преп. Сергій во свидѣтельство своихъ вдохновеній создаль храмъ пресв. Троицы, Бога-Любви. Этотъ храмъ есть соборъ всего христіанскаго міра, образъ Церкви Вселенской. И да совершается трудъ нашъ подъ духовнымъ куполомъ этого храма!

Прот. Сергій Булгаковъ

## новыя книги

ЦЕРКОВЬ ЗАБЫТАЯ. По поводу «Іисуса Неизвъстнаго».

Замъчательная по глубинъ интуиціи и силь религіознаго пафоса книга Д. С. Мережковскаго вмъстъ притягиваеть и отталкиваеть христіанское наше сознаніе, мысль и чувство. Въ ней и жуткое вопрошаніе, и волнующій отвъть, и горделивый вызовь. Авторъ Iucyca Неизвъстнаго ръзко противополагаетъ «скованному канономъ», будто бы омертвълому догмату «живой опыть» то личнаго, собственнаго, то чужого гнозиса. Кристализированный, соборный опыть Церкви ему непонятень, и органическій рость ен изъ горчичнаго зерна въры отвергается(\*). Не γνῶσις вытекаеть изъ единой πίστις, какъ у Климента Александрійскаго, мудро учившаго въ своихъ Stromata о завершении полученизбранными христіанами: наоборотъ, откровенія вершенное знан іе создаеть свою въру. Такъ у Мережковскаго. Много потрудился, правда, маститый писатель, дабы постичь тайну Богочеловъчества, и прежде всего тайну земного Іисуса. Съ пламенной ревностью пытается онъ обновить ликъ ему дорогой, снимая съ него, какъ реставраторъ съ дрвевнихъ иконъ, потемнълыя наслоенія въковъ, подъ которыми мерк неть его сіяніе. Мы привътствуемь это дерзаніе любви къ Распятому, хотя многое въ ней насъ отпугиваеть. Но Мережковскій забываеть, что всь захватанныя человъческими руками, чистаго золота, монеты быстро стираются. Между тъмъ такъ оно и съ ликомъ чуждой ему Церкви, если не въ мистеріи, то въ исторіи. И все же она не суррогать неудавшагося *Царства*, а земное его воплощеніе, уже «въчность во времени». Трагическое недоразумћніе: стоящіе на паперти церковной и внутрь не входящие не видъли никогда живого Лика, не могуть его видъть во-очію; а изь тъхъ, кто въ храмъ, слишкомъ многіе привычно зрять и лобзають лишь поблекція ризы иконы.

Первообразь Невъсты Христовой, въчно-дъвственный и въчно-материнскій, нынъ затуманень, быть можеть потому, что скрыты даже оть вэоровь върующихъ корни, питающіе неизсякае-

<sup>\*)</sup> Спъщимъ оговориться. Мережковскій признаеть, на словахь, Церковь, какъ скалу спасенія — для малыхъ сихъ. Но такое признаніе горше отреченія: вся книга его — откровеніе Потаеннаго Іисуса, — соблазнъ именно для «малыхъ сихъ», ибо она зоветь по ту сторону Евангелія.

мую благодатную жизнь Ecclesiae. Она, въ потаенной суп:ности своей, неизвъстная — забытая. Пора вспомнить объ этой красоть нерукотворной, слъпому и глухому міру благовъствуюшей: не повторяя на новый ладь старыя слова хваленія — она въ нихъ не нуждается — а бережно-благоговъйно сдувая съ драгопъннаго оклада пыль забвенія и невъльнія. Какъ могь бы ген іальнаго монолита-автодидакта посяъ Толстого другой русскій писатель, на этоть разь высоко-культурный, исключительно одеренный мистически, искать Бога на всъхъ путяхъ кромъ единственнаго, гдъ онъ не мсжетъ не найти Его? Воть вопросъ. Мережковскій страстно, не какъ философъ или эрудить, а какъ художникь изучившій всь дохристіанскіе культы-мистеріи, впитавшій въ себя весь религіозный синкретизмъ, словно не въ силахъ освободиться отъ чаръ языческихъ. Поэтому онъ остается во власти тъхъ гетеродоксальныхъ учечій воскрешающихъ языческую стихію, которыя безпокойно врашаются вокругь недвижнаго центра. До основного ядра христіанства Мережковскій до сихъ поръ не проникъ, ибо не рвался изъ подъ гипноза бездны, его влекущей издавна. Главное, не знаеть и не хочеть знать авторъ трехтомнаго профетическаго синтеза о Христъ Іисусъ ни твореній вселенскихь учителей съ ихъ глубокомысленной и всеобъемлющей догматикой, ни духовнаго опыта святыхъ отшельниковъ, ни есей церковной традиціи, ни литургіи, неотділимой оть послідней (\*). Поразительное и конечно не случайное игнорирование, связанное съ стрывомъ

<sup>\*)</sup> Тема книги — живая личность Іисуса — требовала, само собой, прежде всего изученія новозавітной литературы. И канонические и неканонические источники Мережковскимъ использованы, хотя и не въ одинаковой степени, ибо для него центръ тяжести именно въ апокрифахъ. Объ этомъ поздиве. Приходится ему поневоль быть экзегетомъ Писанія. Нотуть насъ (жидзеть непріятный сюрпризъ: авторъ, ирраціоналисть, постоянно прибъгая къ протестантской либеральной критикъ, вовсе не цитируеть новъйшихъ работь ученыхъ католиковъ. Такъ лишь подъ вліяніемъ Гарнака могъ онъ отожествить раннюю Евхаристію съ «вечерей любви», съ агапой, на самомъ дълъ предшествовавшей Евхаристіи (см. Battifol, L'Eucharistie). Что касается патристики, то Мережковскій ссылается на нее очень рѣдко и, повидимому, знакомъ съ нею изъ вторыхъ рукъ. Полнымъ молчаніємь обходить онъ всю мистическую традицію древняго монашества, учение котораго восходить къ нео-платоновскому гнозису Климента и Оригена. Слыхаль ли онъ о Евагріи, Маркъ Эфесскомъ, Діадохъ, о всей синаитской школь и ученіи паламитовъ? Едва-ли. О литургическихъ поэнгніяхъ автора судить еще труднъе, такь великь его индифферентизмь кь этой мистеpiu per essentiam. Одинъ разъ только онъ восклицаеть: «Когда священнослужитель прободаеть копіемъ проскомидійнаго Агнца на жертвенникъ, то предстоящіе ему Херувимы и Серафимы въ ужась закрывають лица свои» (Т. II, часть 1-ая, стр. 23). Сказано сильно, но невърно. Первое закланіе Arnua на prothesis'ь, изображающемъ Виблеемскія ясли, чисто-символическое; лишь на престоль-трапезь въ анафорь Литургіи въгныхъ совегшается жертвоприношение въ присутстви небесныхъ силь: хльбъ преломляется надъ чашей и элементы «пресуществляются», по схожденіи Духа Святого въ эпиклезисъ.

отъ родной матери. Довъряя сомнительнымъ авторитетамъ, почти всегда Преданіемъ отвергнутымъ, или собственному чутью, также далеко не безупречному, Мережковскій творить апокрифически свою христіанскую легенду, почему то ожидая, что она станетъ нащей. Что же представляеть эта легенда, гдъ столько огня, вдохно-

венія и страсти, мысль порой уничтожающей?

Передъ нами мистерія безъ таинствъ, религія безъ Церкви, точно съмя, плода не приносящее, ибо нъть на немъ благословенія; Евангеліе вив искупленія, и благодати лишенное... Все христіанство здъсь какь бы не имъеть стержня, позвоночника, оно только эмоціонально. А потому призрачно блаженство имъ возвъщаемое, на которомъ Мережковскій особо настаиваетъ, какъ на самомъ для него завътномъ. Церковное, во-истину почвенное и динамическое христіанство в'єдаєть, что блаженство не путь, а ціль, и что Царство духа— земля обітованная, лежащая по ту сторону Голговы. Оно внятно говорить о покаяніи, и Креста не утаиваеть. Мережковскій, напротивь, о гръхъ молчить: не о міровомь зль и олипетвореніи его — дьяволь, искусительный образь котораго удался ему, какь всегда, до жуткости, а о естественной тягь ко гръху, по выпаденіи души изъ отчаго лона, per superbiam et concupiscentiam. За финальной трагедіей пророкъ Апокалипсиса, не единственнаго, а въ сроки повторяющагося, не видить изначальной трагедіиветхаго Адама. Не чувствуеть онъ поэтому и обратной тяги души, искупленной in spe, къ сверхъестественной помощи, къ благодати: χάσις вообще для него означаеть лишь радость, и самое обращение Архангела нь Дъвъ Маріи: «Благодатная»! Мережковскій (по Эразму) передаеть, какъ gratiosa, «прелесть прелестей», «харита харить». Противь подобнаго истолкованія вопіють камни исторіи. Χάςις, gratia, благодать, нервъ всей мистеріи христіанской, есть божественный дарь Отца, какъ дыханіе Духа, въ непрерывно-чудесномъ зачати Съна-Слова осъняющего Церковь до сксичанія въка сего. Здъсь все насыщено мистическимъ смысломъ, «его же не прейдеши», и пъсни земли о «богинъ Прелести» и о блаженной, а не благой въсти кажутся суетными въ храмъ благодатной святости. Весь эзотеризмъ Мережковскаго, несмотря на мимолетно-яркія прозрънія, сыпучій песокъ подъ нетвердо ступающими ногами. Никакой прорывь изъ міра природной необходимости въ царство творческой свободы не возможенъ безъ пріятія смиреннымъ сердцемъ этого дара даровъ, уже предполагающаго примирение твари съ Творцомъ образа и тъмъ возстановленія въ ней померкнувшаго утраченнаго годобія Божія. Объ этомъ помнила греческая патристика, строя свое изумительное ученіе ο δέωσις 'έ(\*). Второй Адамъ, силою воплощенія, смертной муки и неотъемлемаго отъ Креста Воскресенія, возвращаеть нашей природь, имъ добровольно воспринятой, самую возможность

<sup>\*)</sup> Все это ученіе, придающее особый колорить восточной антропологіи, въ основъ христоцентрично, обосновано на принципъ нашего причастія божественной природъ всплошеннаго Слова. Зародышь его у Иринея Ліснскаго (II в.) и раскрывается оно въ De incarnatione Verbi Афанасія Великаго (IV в.). Въ созерцательной мистикъ христіанскаго Востока ученіе это жизненно осуществляется.

возврата въ потерянный рай, какъ залогь обоженія. Однако только возможность. Исцъленное естество должно осуществить дарованныя ему потенціи въ сотрудничествъ съ укръпляющей человъческую волю благодатью. — Такъ называемый синергизмъ до-августиновской Церкви, которому Востокъ остался въренъ и послъ обличенія исказившей его ереси Пелагія.

Въ самомъ евангельскомъ благовъствованій на первомъ плань стоить индивидуальный моменть обращен ія къ Богу, радикальный повороть внутри каждой совъсти, въ ожидани conversio всего человъчества, когда оно станеть «единымъ стадомъ съ еди-нымъ пастыремъ». Безъ сознательнаго покаянія этого обращенія быть не можеть. Если величайшій изъ рожденныхъ женами начинаеть и корчаеть свою проповъдь коплемъ Покайтось! то въдь и Тоть, кто идеть за нимъ начинаеть, — но не кончаеть — тъмъ же призывомъ, на сей разъ власть имъющаго. Не бичуя гръха, уничтожая его милосердіемъ всепрощенія, Христось неизмънно внушаеть: «Впредь не гръши»! Обновляется самое существо души, и на вспаханной нивъ сердца, изъ коего «исходятъ помынленія здыя и благія», вырастаеть новое благодатно-творческое побро. Зашитники евангельскаго аморализма изъ отвращенія кь категорическому императиву, перегибають палку въ обратную сторону; они забывають, что преображенный этосъ Новаго Завъта не менъе реаленъ, чъмъ непреображенный Ветхаго. Благовъстіе именно въ томъ, что косная тяжесть долга-закона преодолевается чудомъ свободной любви, тогда бремя становится Святая освобождающая легкимъ, иго благимъ. любовь, agapé, caritas, пламенъющая въ божественномъ Эросъ, течетъ изъ предвъчнаго источника: она несетъ съ собою радость встръчи съ Богомъ, а черезъ Него и съ ближнимъ. Принятіе этой первозаповъди, заключающей въ себъ все Десятисловіе, и есть то «восполнение закона», о которомъ говорить приведенный Мережковскимъ новозавътный аграфонъ. Сюда же относится и августиновское ama et quia vult fac. Максимальное евангельское требование «Будьте совершенны, какъ совершененъ Отецъ вашъ Небесный» — вотъ конечная пъль созданія человъка, по замыслу Творца: совершенное уподобление божественной святости, которое и является соединеніемь съ Богомъ по благодати, ибо иначе послъднее неосуществимо. Живой органъ благодати прежде всего въ Церкви по ясному слову Спасителя, ниспославшаго Утъшителя на апостоловъ и имъ вручившаго силу освящающую (\*). Церковь, Тело Христово, помазанное Духомъ и въчно живое Его дыханіемъ, хранить завъты святости и праведности. Славословя «Троицу единосущную и нераздъльную», она призываетъ всъхъ и каждаго къ соучастію въ безкровномъ жертвоприношеніи Агнца, «вземляй на себя гръхъ міра». Это изображеніе — память страстей — великая мистерія. Й еще Церковь подаєть всёмь и каждому дары Утышителя, благодатныя силы для свершенія жизненнаго подвига, вънчающаго пъло Божіе. Въ scala perfectionis множество сту-

<sup>\*)</sup> Непонятно, на какомъ основаніи Мережковскій, принимающій апокрифы, отбрасываеть въ каноническомъ Евангеліи все, что относится къ утвержденію Церкви Христомъ. Объ интерполяціи у Матеея позволительно разсуждать только «либеральнымъ» критикамъ, которые не върують ни въ Христа воскресшаго, ни въ Церковь Его.

пеней, но начинать надо съ первой, восходя отъ нея къ вершинъ творческой свободы, ибо лишь тамъ въеть spiritus ubi vult. Монашескій путь подвижничества, проложенный въ пустыняхъ христізнскаго Египта отнами-отшельниками, въ кельяхъ и ка новіяхь прод лженный, приводить избранныхь къ ангельскому бытію: черезъ катарзись очищенія — аскезы, къ озаренію созерцанія къ плеромѣ харизматическаго богопосиснія. Другой, соборный пуль Прикви, всемъ доступный и никъмъ въ ней не отвергаемый, есть пусь обоженія черезь таинства. Сокровенчый смыслъ церковныхъ мистерій, въ коихъ непрерывно продолжается воплощеніе Божества на земль, въ благодатномъ соединеніи двухъ міровъ: умопостигаемаго платоновскихъ идейлогосовъ и чувственного, символически его изображающаго (Ареопагить и Максимь Исповедникь). Процессь «возстановленія»— recapitulatio (Ириней Ліонскій, вся греческая и часть латинской патристики) видимо совершается и въ макрокосмѣ и въ мукрокосмъ черезъ јерургическія священнодъйствія. Въ нихъ животворная Сила Божія, тайнымъ проводникомъ ксторей они служить, одухотворяеть всю тълесную оболочку сотворечнаго, падшаго и виртуально возрожденнаго космоса. Плоть такимъ образомъ становится проницаемой для божественной Энергіи, въ міръ являемой. Органъ — не орудіе ея — и есть Духъ Святой, упостась динамической Святости, несотворенной Любви, всею Троицей излучаемой.

Схожденіе Дух в Сватаго въ вещество (матерія таинства) какъ актъ теургическій а не магическій всецьло зависить отъ Молитвы Церкви, на Христъ, красугольномъ камиъ, покоющейся (\*). Самый принципь iepapxiu «по чину Мельхиседекову», согласно идеъ христіанскаго домостроительства, основанъ на признаніи необходимаго посредничества Церкви, земного организма небесной благодати. Она звено между недосягаемымъ Абсолютомъ и нашей эмпиріей. Власть преображенія посл'ядней, вмъсть съ властью разръшать и связывать, дана ей Первосвященникомъ Іисусомъ, какъ ключъ въчнаго Царства. Но исходитъ власть эта отъ единой воли Триvпостаснаго Бога, дъйствующаго силой Духа въ церковномъ тайноводствъ. Кто не поняль и не приняль этого согласнаго принципа священства и благодати, тоть за оградой Церкви и для нея чужой. Вся харизматическая схема таинствъ построена на чередовании двойного ритма: сперва изъятіе природы — physis и psyche --- изъподъ тираніи смертной стихіи дьявола, заклятіе, е хо r с i s m u s; затьмъ благословенное оживление и посвящение Богу, т. е.

<sup>\*)</sup> Не надо забывать, что каждое священнодъйствіе неизмѣнно начинается призываніемъ Триединаго Бога (эпиклезисъ). Все тайноводство церковное пропитано, какъ виміамомъ кадильнымъ, іерургической молитвой. Дъйствуеть здѣсь только Богъ (антиподъ магической концепціи, ищущей всѣми средствами овладють высшими силами) по молитвъ Церкви, черезъ посредство ен іерархіи. Православіе съ особымъ смиреніемъ подчеркиваеть въ совершеніи своихъ таинствъ эту посредствующую роль духовенства. Само собой, право каждаго на непосредственное общеніе съ Божествомъ Церковью отнюдь не отрицается; но личная молитва должна, какъ ручей, вливаться въ общее русло, дабы не затеряться въ пескахъ человѣческой пустыни. Соборно хвалитъ Господа разумная тварь.

воскрешение по новому закону бытія, въ добровольномъ подчиненіи низшаго высшему: со n se c r a t i o . Божественно-духовное, вливаясь въ плотское и человъческое, не только исцъляеть немощи твари, но и даруеть ей вновь безсмертіе, на которое она имъетъ первородное право, какъ икона Божія. Но полная реализація потенцій требуеть от человька, насыщеннаго божественной динамикой, личнаго ыслевого усилія. «Нарство Божі силей нудится». Тагимъ образомъ оба пути, индивидуальне-аскетическій, изпревле кульминирующій во «видініи» и «відініи» съ одной стороны, и съ другой, сакраментально-соборный, который является исходнымь пунктомъ перваго, скрещиваются: двъ линіи, восходящая и нисходящая. Та, что возносить духъ вь бореніи-подвигь къ Отиу Свътовъ черезъ оба упостасныхъ образа Славы, уже предполагаеть стяжаніе первыхь даровь благодати, вь таинствахь подаваемыхъ. Богъ входить въ насъ раньше, чъмъ мы въ Бога. Въ нисходящей — отъ неба къ землъ — идеальной линіи само Божество незримо присутствуеть: «Богь Господь и явися намъ» — Въчная теофанія — парусія, торжествующая радсоть встръчи, харизматически наполняющая человъческій сосудъ въ миру его виксимости... Медленное созравание ся плодовь во духоносныхъ-христоносныхъ душахъ и есть эксертва вечерняя. въ лучахъ Свъта Невечерняго, приносимая какъ хвалсніе и чаяніе. Въ Церкви, какъ вт дарохранительниць, сосредоточенъ весь пневматическій опыть христілнскаго богопознанія и тайноводства.

Пусть слѣпые кроты раціоналисты, начиная съ Цельса до «лѣвыхъ» протестантовъ включительно, не принимають этого двойственнаго опыта, ни соборной ни индивидуальной мистики: кому мало дано, съ того мало и взыщется. Но какъ отвернулся отъ объихъ, отъ всей внутрицерковной жизни вообще, такой зрячій, порой до ясновидънія, писатель, какъ Д. С. Мережновскій?.. Фактъ однако налицо. Кладъ, зарытый въ святую землю Писанія и Преданія, онъ ищеть въ пестгомъ хаосъ апо крифической литературы, и при томъ безо всякаго критерія въ расцѣнкъ этой литературы, къ вящему его него ованію «Канономъ» не принятой (\*). Отъ времени до времени (чъмъ

<sup>\*)</sup> Здъсь необходимо объясниться до конца, ибо самъ Мережковскій причины этого отказа даже не ищеть. Пля него, по собственному его признанію, прежде всего важенъ Іисусъ Арамейскій, Rabbi Iechua (т. І. стр. 45); для ортодоксальнаго христіанства Іисусь-человъкъ, Іудей, *неотдълимъ* отъ внъвременнаго, надпространственнаго Христа-Спасителя, потому что воплотился Богь. Воть первое существенное различіе. Изь него вытекаеть отвержение во цюломо апокрифических писаний, гдв не только широкое поле для поэтическаго вымысла, но и champ d'expérience для анти-христіанскихъ спекуляцій, для всьхъ вообще формъ гностической фантазіи. Кое-что изъ этой legenda aurea вошло правда черезъ «малую дверь» и въ святилище въры, особенно на Западъ, въ его религіозномъ искусствъ, болъе мірскомъ. ибо менъе јератическомъ чъмъ восточное. Средневъковое христјанство, въ общемъ наивно-чуждое критическаго духа, здъсь опасности не видъло. Но и на Западъ и на Востокъ Церковь блюла отъ времень апостольскихь чистоту догмата, какь основу христіан-

дальше, тъмъ ръже, особенно вь псслъдьемъ томъ) авторъ Іисуса Неизвъстнаго извлекаеть оттуда чистой воды алмазь, затерянный или случайно выпавшій изь древней сокровищницы. Но когда самь Мережковскій, испов'єдующій Господа во плоти, къ этой сокровищнить припадаеть, то слишкомъ часто ея драгоценностей распознать не уметь. Псчальнее всего то, что пророкъ, возвъщающій намъ третій Завъть, либо раціонализируеть, либо гностически извращаетъ откровение второго, намъ заповъданное. Даже тамъ, гдъ тайны христіанской теогнозіи счастливымъ наитіемъ угаданы, онъ большею частью сливаются съ тайнами изыческими, отъ нихъ неотдълимы. Жало соблазна вонзается въ ткань исторіи-мистеріи и тонкимъ ядомъ отравляеть все тъло ея. Наиболье яркій примъръ нео-гностической экзегезы Мережковскаго, это его этюдь, то на върныхъ, то на фальшивыхъ, въ перебой, нотахъ объ Іорданскомъ крещеніи. Прекрасно въ собственномъ апокрифъ схвачена психологическая сторона антиноміи: Іисусь — Іоаннъ Предтеча. Но эна является тольно прологомъ къ остро поставленной проблемъ, гдъ затронута самая сушності тайны. Торжествуя мнимую побъду надъ канономъ, авторъ на самомъ дъль близко-близко подощелъ къ ученію православнаго Востока: подошель, взглянуль и вдругь все смъщаль, спуталь... Анализь важнъйшей на нашъ взглядь главы Рыба — Голибь вскрываеть коренное заблуждение экзегета, который самочинно распоряжается въ области, подвластной не ему опному.

«Молнійное озареніе», подсмотрѣнное Мережковскимъ въ Виеаварѣ-Вифаніи отнюдь не забытая или отверглутая Церковью, а лишь скрытая въ глубинъ ея откровенія тайня: тайна южественнаго фо вообще. Такъ сирійское преданіе о великомъ свъть на Іордань, на которое Мережковскій опирается, вовсе не аканонично. Напротивь того оно засвидътельствовано, какъ самъ онъ указываеть, ў Юстина Мученика, впервые называющаго крещеніе фωτιςσμός (Dial. 17, 88), и въ двухъ старинныхъ латинскихъ кодексахъ (Vercellensis и Sangermanensis) наицерковнъищаго изъ синоптиковъ (\*). Мережковскій однако на первый планъ выдвигаеть болъе позднюю версію апокрифическаго евангелія эвіонитовъ — «и тотчась осіяль то мъсто свъть великій» — и почему-то ссылается, какъ на источникъ древняго Матеея, на излюбленное имъ евангеліе отъ Евреевъ, хотя именно въ немъ явление свъта отсутствуеть. Подъ его де влияниемъ составители выше названныхъ кодексовъ поняли, «вопреки канону, что нельзя крещенію быть темнымъ». Въ дъйствительности, не только раннія каноническія чтенія и правовърные апологеты

скаго міровозэрвнія. Иначе всему ея духовному организму грозили разложеніе и гибель. Отсюда строгость сужденій, а порой осужденій. Историческія ошибки всегда, разум'єтся, возможны, но корабль віры быль спасень именно твердой защитой канона.

<sup>\*</sup> Et cum baptizaretur, lumen ingens (magnum) circumfulsit de aqua, ita ut timerent omnes qui advenerant» (вставка между Мө. 3, 15 и 3, 16). Illuminare—φωτίζειν: 2 Κορ. 4, 6; 4, 4; Эф. I, 18; 2 Τιμ. 1,10; Γιс. 21,1; 19,9 (см. ст. «Βαρτέπε» à Dict. de Théol. Cath. Согласно автору, «φωτίζεσδαι était un terme courant à l'époque hellenistique, comme dans les cercles juifs, «t nullement reservé aux seuls mystère».

(Юстинъ, Татіанъ), но и Ефремъ Сиринъ, строго ортодоксальный учитель V-го в., помнитъ и упоминаетъ о lumen super aquas exortum (\*).

Самая постановка горестно-недоумъннаго вопроса Мережковскаго: «Кто же задуль крещенскую свъчу передъ ликомъ Господа въ Церкви»? не имъеть смысла для того, кто знаеть. Единственный отвъть на него: никто, никогда. Озареніе внутри осталось неприкосновеннымъ, свъть оть свъта негаснущаго φωτισμός, illuminatio, на всъ лады повторяють, перекликаясь, от пы-учителя, и уже «философъ» Клименть Александрійскій говорить о томъ, что «крещаемый—въ свътъ». (Paedag. I, 6). Вся Церковь эритъ въ этомъ христіанскомъ анагенезись «праздезство свътовъ», по выраженію Григорія Назіанзина (Ог. XI, 46), и отраженнымъ сіяеть чинъ таинства, первообразъ Іорданъ. Недопустима для христіанскакотораго данъ на го сознанія и эффектная антитеза Мережковскаго: крещеніе «водное и слезное» и крещеніе «радостное и огненное». Ибо для всъхъ Отцовъ крещальная вода есть тожос, истачокас, и вмъстъ купель, схожденія огая ожидающая. Не изъ слезь ли покаянія и радость рождается? Огонь отнюдь не «поглащается водою» въ Ви**е**аваръ ибо схождение Св. Пиха въ видъ голибя и означаетъ озареніе, т. е. освященіе. Не «темныя, мертвыя воды текуть въ Мертвое море», a flumina aquae vivae (Ириней Ліонскій), Духомъ осіянныя святыя крещальныя воды текуть въ океанъ божественнаго Свъта. Слезная вода покаянія можеть быть противопоставлена огню-молніи лишь въ патристической антиноміи Ioaннова крещенія челов'єковь, in poenitentiam только, и крещенія ex spiritu et igne Іисусова. Но было сказано Никодиму: «Если кто не родится отъ воды и Духа»... Другими словами, входъ въ огненное Царство идетъ черезъ воду. Нельзя забывать, что уже въ Библіи поминаеть и Мережковскій, вода какъ объ этомъ на бы первостихія поминаеть и мережковский, вода какь об первостихы Духа (Быт. I, 2). Недаромъ Кириллъ Іерусалимскій заявлнеть какь бы въ нъкоторомъ согласіи съ Фалесомъ: «Начало міра — вода, начало Евангелія — Іорданъ». Тайновъдъ IV в., установившій сакраментальную доктрину восточной Церкви, такъ развиваеть мысль Игнатія Антіохійскаго объ освященіи воды Духомъ. Простая вода по призваніи на нее Триединаго Бога получаеть черезь Духа силу святости» (Слово с Крещеніи III, 3). И это сперва показано вь крещеніи Іисуса, которое донынъ торжественно празднуеть восточная Церковь вь день Богоявленія, 6-го января. Весь чинъ литургическаго освященія Іордана,

<sup>\*)</sup> Объ этой традиціи Церкви прежде всего см. В а и г , Die Vergöttlichungs Iehre der griech. Väter, въ Theol. Quartalschr 1917-18 (99), стр. 430-31. Внимательное чтеніе этой работы необходимо для оріентаціи въ сложной проблемѣ  $\varphi \tilde{\omega}_{\varsigma}$ 'а. О ней также у В о и s s e t, К у г і о s С h г і s t о s , но здѣсь, согласню общей тенденціи автора, христіанскій гнозисъ будто бы заимствованъ съ до-христіанскаго Востока. На самомъ дѣлѣ, надо строго различать въ христіанствѣ завершеніе частичнаго, въ язычествѣ показаннаго откровенія, и абсолютно новое начало. Такъ и въ соверцаніи Свѣта, противъ котораго предостеретаеть недостаточно въ вѣрѣ укрѣпленныхъ такой большой аскетическій писатель какъ Діадохъ изъ Фотики (V в.), — ибо «духъ тьмы въ свѣть облекается».... (противъ мессаліанскаго ученія).

какъ анамнезисъ истиннаго, первичнаго, самимъ Духомъ совершеннаго, изумителенъ по красотъ молитвенной (\*). Согласно церковному въролчению въ Крещении-Богоявлении и соединяются оба первотаинства христіанскаго Посвященія; рожденіе къ новой жизни и усыновление — помазание, какъ совершенный даръ Духа. Надъ человъкомъ Іисусомъ, вышедшимъ изъ освященной-озаренной воды, разверзлось небо и вмъсть съ гласомъ Отчимъ осънила Его несотворенная Любовь, голубиная и вмъстъ пламенная святость Господа животворящаго. Огненно-пневматическое крещение это и есть помазание Духомъ, усыновление или богоизбраніе, о которомъ пророчествоваль уже Исайя. Вся сакраментально-теургическая апостольская Церковь, равно восточная и западная, видить въ данномъ откровении богосыновства залогъ нашего усыновленія, по воскресеній въ Крещеніи, а потому и сонасл'ядство съ прославленнымъ Христомъ въ Царствіи, «которому не будеть конца». Елеемь Радости помазуются крещаемые, выходя изъ купели, по примъру Іисуса, ставшаго Христомъ, содълываясь христіанами (\*\*). На Іордан'в, въ отразившихъ небесное сіяніе

<sup>\*)</sup> Дабы понять что такое это откровеніе, необходимо вчитаться въ такъ называемое «великое моленіе» этой дивной службы. См. К. Но 11, Der Ursprung des Epiphanienfestes (Gesam. Aufs. z. Kirchengesch. Der Osten, II). Западная Ессlesia читаетъ тѣ же древнія молитвы, освящая воду въ Страстную Субботу — в е пе d i c t i o f o n t i s. Вообще спорить и судить о томъ, что Церковь забыла или сохранила, можно лишь изучивъ литургику и, по крайней мъръ отчасти — иконографію, отъ нея неотдълимую въ православномъ сознаніи.

<sup>\*\*)</sup> Χρίσμα, Χριστός, κριστιανοί. Таинство муропомазенія, въ которомъ Духъ Святой самъ сходить на душу, имъ уже очищенную и озаренную, и есть посвящение Богу. Въ извъстномъ смыслъ оно равнозначно таинству священства, сохранившемъ апостольскую хиротонію, ибо пріобщаеть къ Церкви, сотворяя насъ членами ея (см. І Петръ). Освященное молитвами и пропитанное ароматами муро свято, какъ вода крещельная и даже болье, потому что его освящаеть высшій чинъ іерархіи (самъ патріархъ въ Византіи). Муро во-истину платоновскій символь Духа, какь толкуетъ созерцательно» Діонисій Ареопагитъ, но символика мугоп'а ярко выражена уже въ Тайноводственномо Словто (III) Кирилла Герусалимскаго, который самъ исходить отъ мистики помазанія
 хиротоніи. Не считаться, говоря о крещеніи Христовомъ, со всей этой традиціей, значить сознательно бить мимо цъли. Между тъмъ такъ поступаеть Мережковскій. Иначе какъ бы могь онъ сказать, что мы «крещенные люди забыли о томъ, какъ крестились, можеть быть потому, что водой крестились, а не Духомъ» (т. І., стр. 222)? Ссылка на эфесскихъ учениковъ апостола Павла, «о духъ и не слышавшихъ», совершенно здъсь неумъстна, ибо ръчь идеть тамъ о еще не получившихъ Духа въ рукоположении. «Печать» здѣсь знакъ благодатнаго усыновленія — помазанія и даръ Силы. Новорожденный христіанинь ею укръпляется, дабы стать борцомъ Христовымъ, а если надо, то мученикомъ, т. е. свидътелемъ Его Славы. Вотъ учение отцовъ. Далье, въ помазании самаго Іисуса Святымъ Духомъ, п вель Отца, Церковь видить и чти с откровение сокровенно-божественнаго, изливающагося въмірѣ какъ μύρον έχχενωδέν Пѣсни Пѣс-

водахъ, зардълась заря незакатная. Съ того мгновенія небеса, впервые расколовшіяся какъ окна въчности, не закрывались больше никогда, ибо Свъть, бывшій надъ міромъ, вошель въ міръ. Пусть не приняль его міръ; приняла Церковь, за атая въ смертномъ мракъ Голговы, рожденная среди огненныхъ языковъ Пятидесятницы. Не намъ ли учиться у нея истинъ, прежде чъмъ поучать и надменью изобличать ее?

Авторъ «Іисуса Неизвъстнаго» въ ревностномъ своемъ желаніи все обнять и слить воедино — и Атлантиду (въроятно, никогда не существовавшую), и Крить, и Египеть, и есеевь, и пи-вагорейцевь, и ап. Павла, и св. Терезу изъ Авилы — внезапно роняеть поразительно върное слово: «Первичный опыть святыхъ — явленіе Свъта». Да, такъ. Но что такое сей Свътъ по существу, и въ какомъ находится онъ отношении къ тайнъ д ховнаго рожденія, надъ которой тщетно бьется религіоздая мысль, плутая по окольнымъ весямъ, этого Мережковскому при всей его интуиціи разъяснить не дано. Зато скажеть и разъяснить намъ Церковь, живущая творческимъ опытомъ святыхъ, дышащая на путяхъ правды Божіей воздухомъ благодатисвободы. Все, что смутно предчувствуеть стихійное подсознаніе народовъ, о чемъ прикровенно въщають «эпоптамъ» мистеріальныя религіи древняго Востока, харизматически вскрывается въ духовномъ опытъ христіанскаго тайновъдънія, изъ глубины обътованія Израилю грядущаго (\*). И въ твореніяхъ Ветхаго Завъта, и тъ новозавътной символикъ четвертаго евангелія, и на богословскомъ языкъ греческой патристики — видъть свъть значить эртт Бога, върнъе зръть то, что въ немъ доступно прозрѣвщимъ очамъ т.-е. чистому сердцу, по заповѣди Блаженства: Его славу — δόξα, явление Бога, ибо послъдняя природа или Сущ-

ней Соломоновой. Такъ называль Христа уже Оригенъ. Особенно развита эта мысль, подъ вліяніемъ Ареопагита и его комментатора Максима Исповъдника, у Николая Кавасилы въ его «Семисловій о жизни во Христь» (гл. ІІІ). И здъсь опять Мережковскій, въ поискахъ «забытаго» христіанства, проглядъль его живую мистерію, ту, которая была, есть и будеть.

<sup>\*)</sup> По глубокому слову Бергсона, les mystères paiens sont imitations anticipées». Проблески, всплески вздымающагося вала. Обычная ощибка современныхъ изслъдователей въ томъ, что они принимають эти антиципаціи за самый источника и потому видять въ христіанской мистагогіи не высшій синтезь завершенія-преображенія, а синкретизмъ, гдѣ все заимствовано, кое-какъ приспособлено къ новымъ чаяніямь. Этой ощибки сравнительнаго метода Мережковскій все же избъгаеть, но, быть можеть, еще опасные его система уравнения всыхъ тайнъ-откровений въ «въ трехъ человъчествахъ»: эдъсь языческій тонусь не отличается оть христіанскаго. Напр., весь Свъть Іордана будто бы уже вь Элевзинскомъ «свъченіи», а что такое послъднее, такъ и остается подъ вопросительнымъ знакомъ. Мы, а priori, отвергаемъ этотъ аналогическій методь въ исторіи, потому что онъ всегда оперируетъ надъ идеальными величинами въ безвоздушномъ пространствъ. При ближайшемъ разсмотръніи оказывается, что подъ тъми же наименованіями могуть скгываться довольно таки разныя вещи. И въ концъ концовъ въщее слово, будто бы все объединяющее, расползается канъ медуза на пескъ морскомъ....

ность Его скрыта во мракъ ослъпляющемъ и отъ взоровъ человъческихъ и отъ взоровъ ангельскихъ (Ареопагитъ).

Позднъйшая экспериментальная византійская мистика (паламиты-исихасты Авона) вся зиждется на этой метафизической основь: на созерцаніи несотвореннаго Свьта Оаворскаго, видимо просіявшаго на гор'в Преображенія (\*). Его узр'єль въ разверстомъ небъ славы первомученикъ Стефанъ, а за нимъ всъ «восхищенныя » дъти блаженнаго Эроса, называемаго въ средневъковой Византіи philtron, сладостное зелье дюбви нездъщней. Это ли не бытійственное откровеніе въ Духъ, не истинное познаніе, въ Любви божественной обрътенное?. Какь же можно тогда уныло твердить о будто потерянной Церковью тайнъ: Духъ-Свътъ?. Но и послъдняя въ такой эллиптически-абсолютной формъ непріемлема. Святой Духъ — удареніе всегда должно стоять на первомъ словъ для христіанина — пъйствительно являеть Севть: прежде всего какъ «свътлое облако», по Діонисію какъ лучезарную тѣнь (divina caligo), отбрасываемую неизреченнымъ сіянісмъ Сверхсущаго. Но Свѣть, кэкь таковой есть манифестація всей Monas-Trias, а не единаго Лица Ея. Упостасная природа Духа — это святость, какь эквиваленть жизни, согласно христіанской онтологіи. Исходя оть Отца, источника всей Пресвятой Троицы, Онъ, какъ даръ, какъ Утъшитель, ниспосылается черезь Единороднаго Сына: единый былый свыть трехъ другь оть друга зажигающихся внѣ времени свѣтильниковъ (Григорій Богословь). Ниспосылается Онъ для завершенія божественной «икономіи» въ твореніи. Ибо совершенство святости, тождественное съ совершенствомъ любви, есть разръшающій разръщающій аккорпъ бытія.

Въ центральномъ для него пониманіи Пуха Мережковскій. пытаясь воскресить якобы утерянную вторую тайну Крещенія, до дна бнаруживаеть свое нео-гностическое credo, совершенно съ христіанствомъ несовмъстимое. Зпъсь все по жуткости неразборчиво и двусмысленно... Прежде всего самый подходъ къ тайнъ Рождества: не въ Духъ, какъ учить Церковь, а Духомъ. какъ хочетъ Мережковскій. Для Церкви гласъ съ умнаго неба въ первичной ли, быть можетъ, формъ Hodie Te genui — или въ синоптической — «ты Сынъ Мой возлюбленный», сей гласъ, услышанный апостолами въ Өаворскомъ Преображеніи, явно подтверждаеть сокровенную тайну рожденія Сына Отцомъ (\*\*).

<sup>\*)</sup> Непонятно для насъ, какъ Мережковскій въ своей главъ о Преображении, гдъ не мало проблесковъ-прозръний, не сопоставиль двухь явленій дъйствительно одной природы: Свъта Крешальнаго и Свъта Оаворскаго. Тоть же глась Божій: «Ты Сынъ Мой возлюбленный» знаменуеть и тамъ и туть, тайну Рождества во славъ — Богоявленіе. И еще: Мережковскій отстаивая право снъжнаго Ермона быть горой Преображенія, даже не подумаль о томъ, что «низкій» Өаворъ имъеть за собой всю исихастскую традицію. О ней вообще авторъ ни единымъ словомъ не обмолвился, хотя именно здъсь мы имъемъ метафизическое ядро всей «свътовой» мистики Востока.

<sup>\*\*)</sup> Въ согласіи со всей Церковью Августинъ говорить, ссылаясь на пс. Давида: «Ego hodie genui te» (2,7); dies tuus non quotidie, sed hodie, quia hodiernus tuus non cedit crastino; neque enim succedit hesterno. Hodiernus tuus aeternitas (Confes. XI, XIII. 3).

Именно Отцомъ; а во времени и плоти — черезъ содъйствіе Духа, осънившаго неневъстную Мать и помазавшаго во крещеніи Іисуса: какъ осънилъ и помазалъ Онъ Невъсту-Мать Церковь, христіанъ во времени рождающую для въчности. Все туть неизъяснимо таинственно и вмъстъ съ тъмъ до прозрачности ясно. Поэтому не можетъ быть никакого s k a n d a l o n въ признаніи двойного, точнъе тройного Рождества (Предвъчнаго, Виолеемскаго и Іорданскаго), ибо каждое имъетъ свой опредъленный традиціей смыслъ, въ различныхъ моментахъ выявляя предыдущее и въ горнемъ и въ дольнемъ міръ. Нътъ, соблазнъ и великая опасность въ другомъ, въ замутненіи чистаго источника, въ искаженіи Третьей Упостаси, ибо оно ведетъ къ извращенію самого тринитарнаго догмата.

Такъ называемая пневматологія, глубоко продуманная на православномъ Востокъ, стала по завершеніи христологическихъ споровъ настоящимъ камнемъ преткновенія для мятущихся душъ. Особенно на латинскомъ Западъ, гдъ ученіе, о Духъ развивалось въ сторонъ отъ главнаго теченія богословской мысли. Быть можеть поэтому, всъ ереси и секты именно сюда направляють остріе свсей критики, даже въ лонъ Церкви: такъ Латеранскій соборъ 1215 года осудилъ эволюціонную теорію канонизированнаго Римомъ Іоахима Флорскаго о трехъ Завътахъ. Мы намъренно упомянули объ этомъ итальянскомъ пророкъ, который, соприкасаясь съ греческой «Іоанновой» Церковью и почитая ее, оставался все же върнымъ католикомъ (\*). Его профетическій жаръ зажегъ и послъ смерти Іоахима не мало сердецъ среди чадъ францисканскаго ордена, будто бы предсказаннаго аббатомъ XII в : зажегъ и увлекъ слишкомъ палеко всъхъ врі-

Точно также понимають это сегодня и Аквинать (Expos. epist.ad Hebr. I, lect. 3) и, по слъдамъ Августина его цитирующій, Мейстеръ Экхардть въ своемъ комментаріи на Oratio Domini: Panem, qui est hodie, id est in aeternitate (M. Eckhardi oper. lat. I, 13). Здъсь прямо стирается грань между временнымъ и внъвременнымъ, какъ неприличиствующая дъйствію Безначальнаго. Во всякомъ случаъ, тексть кодекса Cantabrigensis, приведенный мережковскимъ, «Я въ сей день породилъ Тебя», ни въ какомъ противоръчіи не можетъ находиться къ «безсъменному зачатію» земной Матерью, принадлежа иному плану генезиса. Не за чъмъ, слъдовательно, «снимать» мнимое противоръчіе.

<sup>\*)</sup> Литература о Іоахимъ и јоахитахъ очень богата: до послъднихъ льть общей ея тенденціей было сближеніе его «тритеизма» съ греческой догматикой. При этомъ указывалось на возможное вліяніе «Меркуріона», василіанскихь монаховь въ Калабріи, близь Giovanni da Fiore. Однако новъйшія работы нъмецнихъ ученыхъ (Grundmann, Dempf, Scholl) и особенно итальянскаго проф. Buonaiuti отрицають, не безь основанія, это вліяніе. Для В. Іоахимъ отнюдь не теологь, а религіозно-соціальный реформаторъ, мечтающій о возрожденіи всего христіанскаго человъчества, типъ западнаго борца и по всему своему духовному складу родственный цистеріанству св. Бернарда. Какъ бы то ни было, несомнънно одно: Іоахимъ никогда не порывалъ связи съ престоломъ св. Петра, подъ сънь его призывая и «схизматический» Востокъ. См. Expositio super Apocalypsis (вступительное письмо къ папъ Клименту II).

rituales въ пламенной надеждъ духовнаго обновленія. Оть этогопотомка монтанистовь Мережковск й заимствоваль и свою хронологическую троичную схему, и пониманіе Царства Божія какъ грядущаго Царства Духа. Сближаеть еще обоихъ пафосъ эсхатологіи, гдь въсть Апокалипсисомь. Но Іоахимь, бывшій цистеріанець, основатель обители San Giovanni da Fiore въ пустынной Калабріи — строгій аскеть, ненавидящій еретиковь и вдохновляепо своему истолкованной теократической идеей. Онъ проповъдуеть органическій рость Откровенія: Завъть Отца, изжитый въ библейскомъ быту патріарховъ, естественно переходить для него въ Завъть Сына въ status учительствующей іерархіи; за нимь долженствуєть наступить (уже въ 1300 году по Concordiae Novi et veteris Testamenti) третьему status. Онъ же Завътъ Духа, въ которомъ расцвътаеть созерцательное и ангелоподобное монашество — покой субботній. Вся историческая концепція і оахимовой ћалингенезіи и есть внутренне-внъшнее «восполненіе закона». Это движеніе реформированной Церкви, а не революціонный взрывь ся, какь ў русскаго провозв'єтника Царства Духа, который и мыслить и чувствовать можеть лишь катастрофически: конецъ, потопъ, кара, и благодати не въдаеть. Не даромъ жестокость неотдълима въ представлении Мережковскаго отъ благости, ненависть отъ любви, Антихристь отъ Христа, идеалъ Содомскій отъ идеала Мадонны... Оттого далекъ онъ оть чаемой имъ Вселенской Церкви, въ которой сольются — на землъ ли? — всъ церкви, но не смогуть войти не склонившіе кольнъ ни въ одней изъ нихъ или разрушающіе Градъ Божій изнутри. Мистическая реабилитація плоти, которая яркой лентой скользить и вьется черезь все литературное творчество Д. С. Мережковскаго, не допускаеть того, что вь падшемъ мір'є плоть сама по себ'є «не пользуеть ни мало». На самомъ д'єль она должна быть не отвергнута какь зло, какь порождение дьявола (всъ виды манихейства, отрицающаго visibilia); даже не преодольна (чистый «аскетизмъ», по опредъленію Бремона): она должна быть преображена, т. е. одухотворена, что и совершается въ сакраментахъ сакраменталіяхъ, какь и во всьхъ моленіяхъ престоящей Богу Экклезіи. Еще разь: идеальная возможность благодатнаго преображенія всей матеріи, всего міра чувственнаго, заложенная въ основу творенія и потерянная актомъ самовластнаго утвержденія возгордившейся твари,была возвращена намъ въ ensarkosis'ь: ибо Слово воплотилось, и впервые плоть стала духоносной. Только такъ изымается разящее жало смерти, вырывается у ада его побъда. Конечно торжество — въ воскресени будущаго въка, когда «возстанеть тъло духовное» (\*). Но и днесь въ чаяніи этой во-истину блаженной жизни, гдъ «Богь будеть всяческая во всъхъ», тлънная ткань безсмертной души становится храмомъ Духа, испепеляющаго огнемъ любви всъ плотскія вождельнія. Между тъмъ авторъ «Іисуса Неизвъстнаго» — и духа Неизвъстнаго — не пріемля благодати какъ святости, чувственно восero животворящей принимаеть духовное и темъ лишаеть преображающей силы. Его тянеть въ земное и даже въ подземное, въ темный Ungrund... Тогда подъ ногами развер-

<sup>\*)</sup> Вся Павлова мистико-драматическая концепція, тѣло, душа, духъ такъ заостряется: черезъ смерть — преодольніе тълеснаго, плотскаго человъка, повинующагося «закону членовъ», роковому наслъдію падшихъ праотцевъ.

зается бездна и, какъ чудовища, выползають оттуда тайныя теллурическія силы, подвластныя другому духу (\*): « Du gleichst dem Geist den du begreifst»... Тѣлесное начало, въ видѣ нѣкоего полового различенія, вносится въ нѣдра Божества. Съ величайшей изъ тайнъ, съ тайны пресвятой Троицы, о которой умъ человѣческій смѣеть лишь гадать, кощунственно срывается невидимый покровь. И воть, продолженіе исконной лукавой игры въ андрогинизмъ, начинается блужданіе — блудъ вокругь Отца, Сына и Матери-Духа (\*\*). Дабы вскрыть таящійся здѣсь соб-

Не здѣсь ли трагедія язычества, что-то вѣрно, но не до конца угадавшаго въ натуральномъ своемъ откровеніи, въ теодицеи чувственнаго міра? Оно обоготворило плоть, какь таковую. плоть еще не побъдившую тльнія, неискупленную. Это сквозить даже сквозь катарзись мистерій и особенно ярко въ таинствахъ Изиды, вообще въ зоолатрическомъ Египтъ (несмотря на силу его религіознаго инстинкта и жажды безсмертія), а также во фракійскомъ культъ Діониса, (быть можеть, даже въ Элевзинскихъ таинствахъ)... Синкретическій политеизмъ нуждался въ духовномъ очищеніи. Оттого Платонъ и нео-платоники (въ меньшей степени Плотинъ), а еще болъе гностики Базилидъ и Валентиньянъ на Востокъ Манесъ — устремились къ противоположному полюсу: матеріальное, вещественное, видимое, они восприняли какъ отпаденіе отъ добра и даже какъ проклятіе. Лишь іудео-христіанство, не безъ боренія, нашло идеальное равновьсіе двухъ началь: оно одно установило јерархію цѣнностей и вывело изъ мятушагося хаоса и микрокосмъ и макрокосмъ, исходя какъ изъ центра изъ идеи Богочеловтка.

<sup>\*\*)</sup> Прежде всего надо выяснить, что такое андрогинъ въ патристикъ. Представление о «небесномъ антропосъ» въ началъ творенія мы встръчаемъ у Филона Александрійскаго Gen). Орфическій мись Платона ему близокь, но сь нимь не совпадаеть. Оригенъ ввель въ христіанскую антропологію этого «сверхчеловъна» и связаль его съ теоріей предсуществованія душъ: Адамъ и Ева въ надземномъ раю существа безполыя и лишь по изгнаніи облекаются въ «звъриныя шкуры» нашей гръховной плоти. Мысль, развитая Григоріемъ Нисскимъ въ его De opificio hom., гдъ безсъмянное зачатие идеальная норма до гръхопаденія. Православный Востокъ восприняль эту концепцію безъ догматическаго изъясненія ея. Въ русскомъ софіанствъ (О. Булгаковъ) она жива и дъйственна понынъ. Отголосокъ ея проникь и на Западь, благодаря Эрјугень, почитателю грековь, но классическое толкование заповъди о размножении, данной въ книгь Бытія (см. Авг. De Civ. De i XXII), тамь осталось неизмъннымъ. У восточныхъ учителей идеальный человъческій прототипъ асексуаленъ, какъ образъ прославленнаго Христа. Всякое же представление о бисексуальной природъ прародителя и Писанію и Преданію противно, ибо во Христь, какь сказано: «нъсть ни мужчины, ни женщины»... Разръщеніе оть узь пода опредъленно указано въ Евангеліи. Метафизическое мечтаніе Як. Беме о Въчной Дъвственности, почерпнутое изъ другихъ источника и отдаленно повліявшее на Гете — «Das Ewig-Weibliche zieht uns hinan» (cm. G. Bianchi, Faust travers quatre siècles), — есть эзотерическая мистика, отъ оргіазма чистая. Но тамъ, гдѣ «онъ» и «она» — одна

лазнъ, необходимо привести нъсколько строкъ изъ той же главы Рыба—Голубь, гдъ ръчь идеть о женской природъ духа. Ruah (по арамейски), голубка, регіstега (по-гречески) въщаетъ въ крещеніи Іисуса: «Я родила тебя. Я ожидала тебя во всьхъ пророкахъ... Ты Сынъ мой единородный»... И это апокрифически-гностическое толкованіе, оправданное этимологіей (!) Мережковскій приміняеть кь тексту самаго духовнаго изь нашихъ четырехъ Евангелій и такъ его изъясняеть: «Богъ есть Дихъ» (Io. IV, 24) не можеть не значить въ устахъ самаго Іисуса на ара мейскомъ языкъ: Богъ не есть только Онъ, Отецъ, но и Она, Мать. Это уже забыли православные, но еще помнять еретики: «Сниди, Духъ Святой, сниди, Голубица Святая, сниди, Матерь сокровенная». Такова молитва крещенія и евхаристіи въ Дъяніяхъ Оомы. Гностики офиты также крестятся и причащают ся во имя Пуха-Матери (т. ÎI, стр. 277)». Коментаріи излишни. Дальше хлыстовскихъ радъній и тайной секты, Змъю поклоняющейся, кажется, итти некуда. Но выходь изъ возможенъ всегда. Каждый шагь назадь на Свъть Божій надо радостно привътствовать; а такихъ шаговъ — отъ мистики не просвътленной, языческой, къ христіанской, обвъянной миромъ чистой любви — у странника Мережковскаго не мало.

Относительно всёхъ вообще покушеній съ негодными средствами на mysterium tremendum хочется сказать, въ иномъ конечно, смысль, чъмъ Ницше: Menschliches, allzu Menschchliches! Даже догмать Вселенскихъ соборовь не можеть быть адзкватенъ Истинъ, зримой нами нынъ «въ зерцалъ», а не «лицомъ въ илубокъ нити бытія, расплетясь сплетутся, и всъ спутанныя въ илубокъ нити бытія, расплетясь сплетутся, и всъ загадки и тайны раскроются на Невъдомой Родинъ (\*). Туда нъть намъ

плоть, гдъ воображение дразнить, изображая «мужское, какъ женское» (Pistis Sophia), Сына какъ Мать и т. д., — тамъ нельзя освободиться оть тягостнаго чувства... Его мы испытываемъ и въ общирномъ Пантеонъ Мережковскаго. Здъсь всъ «дъвственныя» богини матери съ младенцами на рукахъ уподобляются христіанской Дъвъ-Матери, а сама Theotokos ближе нь землъ и къ матеріи, чѣмъ къ небу и духу; върнъе, она вмъстъ и то и другое: и «мать сыра-земля» и «святая голубица», по языческому пониманію. Поэтому намъ хотълось бы спросить у Мережковскаго, который любить говорить намеками, мыслить сугжестивно, что такое для него Духъ? Пока ясно одно: предикать святости къ Духу въ «Іисусъ Неизвъстномъ» примънимъ лишь условно и съ нимъ не срастается органически. Апологія непреображенной жизни, плоти, земли, христіанству чужда, ибо последнее требуеть власти божественнаго уоб, надъ хаосомъ, а не подчинения ему, растворенія въ немъ. Все полжно быть преображено. Замъчательный примъръ любовнаго пріятія тварнаго и его религіознаго освященія являеть поэзія Клоделя, католическаго ясновидца плоти: см. J. Madaule, Le Génie de Claudel.

<sup>\*)</sup> Самъ Мережковскій какъ будто это понимаєть: «Не всъ ли человъческіе образы, человъческія слова о Богъ, пишеть онъ, невинно, невольно кощунственны? Будемъ же искать того, что за ними» (I, стр. 159). Но тогда зачъмъ же строить храмъ новаго откровенія на радугъ личныхъ домысловъ, впечатлъній и апокрифическихъ легендъ, отвергнувъ тотъ камень, который легъ во

пока доступа, даже въ свыше озаренномъ опытъ правды-святости, тъмъ менъе въ потемкахъ религіозной кривды самозванства. Но всъ наши гаданія-чаянія тъмъ ближе къ истинъ,чъмъ благоговъйнъе въ сердиъ, исполненномъ благодати, «слагаемъ и хранимъ» мы, подобно Маріи, слова Господни, неустанно твердимыя

**Церковью** — **Невъстой**.

Предвъчная дъвственная Женственность — Премупрость Божія — Материнство небесное, косвенно и блъдно отраженное въ земномъ, какъ и Отче-Сыновство, какъ и Любовь божественная въ человъческой, непостижима и для орлино-прозорливой интуиціи. Мыслить о ней слъдуетъ лишь апофатически. Но въ тварномъ міръ образовъ-подобій мы можемъ величать эту тайну двояко: либо въ жертвенномъ служеніи одинокому Эросу Софіи, либо въ добровольномъ пріятіи родового бремени, того гдъ всегда а n i m a m p e r t r a n s i b i t g l a d i u s. И когда «пройдетъ оружіе сердце», то преобразится и это бремя, тяжелое, какъ и всъ ноши, что даны роду плотскому на землъ ему принадлежащей. Съ любовнымъ смиреніемъ донесемъ мы его до порога Отчаго Дома. И еще въримъ: Домъ этотъ, въ которомъ «собителей много», и есть Церковь невидимая, торжество видимой, lumen Dei, обътованное Царство славы Христовой и радости Духа-Жизнеподателя.

М. Лотъ-Бородина.

## ЧТО ТАКОЕ ЧЕЛОВЪКЪ?

(Theodor Haecker. Was ist der Mensch? Bi Jacob Hegner in Leipzig).

Проблема человъка стоить въ центръ нашей умственной эпохи, она является основой для христіанской мысли и христіанской жизни, но также для мысли философской и для жизни соціальной. Этой волнующей темъ посвящена небольшая книжка Теодора Геккера, который считается самымъ интереснымъ католическимъ писателемъ современной Германіи. Онъ пріобръть извъстность своей книгой «Vergil: Vater des Abendlands». Какъ и вся почти современная нъмецкая христіанская мысль, католическая и протестантская, Теодоръ Геккеръ представляеть собой ръзкую, раздраженную реакцію противь германскаго духа, противь наиболье значительныхъ традицій германской мистики и германской философіи, начиная сь Мейстера Экхардта и до Макса Шелера. Католикъ Геккеръ выставляеть противъ нъмецкой мысли тъ же обвиненія, что и протестантская діалектическая теологія: ученіе о становящемся Богь, пантеизмь, отрицаніе пропасти между Творцомъ и твореніемъ, помѣшательство на творчествѣ, слишкомъ большей динамизмъ. Обличая «нъмецкую ересь о становящемся Богь», Т. Геккеръ смъщиваеть два разныхъ явленія — ученіе германскаго идеализма, главнымъ образомъ Фихте и Гегеля, о становящемся Богь, которое можеть быть истолковано въ томъ смыслъ, что не Богъ творить міръ, а міръ творить Бо-

главу угла? Церковь именно на Востокъ помнить о непознаваемости Бога, и послъднее глубинное его учение отрицательное богословие — о Theos agnostos.

га, съ глубочайшими откровеніями германской мистики о теогоническомъ процессъ, о динамизмъ внутри Божества, что совсъмъ не означаеть становленія Бога во времени. Существуеть огромная разница между Я. Беме и Гегелемъ, хотя нельзя отрицать вліяніе Беме на Гегеля, какъ и на всю нъмецкую философію. Т. Геккерь, какь и большая часть католиковь нашаго времени. томисть въ своей основной установкъ и потому принуждень защищать традицію латинской мысли противь мысли германской. Поэтому онь утверждаеть примать бытія надь свободой, мышленія надъ активностью, теоріи надъ практикой. Поэтому онъ опредъляеть человька, какъ разумное животное. Его учение о человыкъ прежде всего іерархическое. Онъ до утомительности часто вторяеть: «мы іерархисты». Онъ исповъдуеть оптимизмъ въчнаго iepapхическаго порядка. Человъческая природа не измъняется. Существуеть неизмънный порядокъ природнаго, тварнаго міра. Измънение, которое способенъ внести человъкъ въ въчный јерархическій порядокъ природнаго міра, есть хаосъ. Цълая глава въ книгъ называется «Человъкъ въ хаосъ». Космосъ сотворенъ Богомъ, человъкомъ же созданъ хаосъ, безпорядокъ, извращение іерархическаго строя. Человъкъ не способенъ къ настоящему творчеству, онъ творить лишь хаось и безпорядокь. Хаось начинается, когда покидають авторитеть. Для Т. Геккера главное авторитеть, авторитету принадлежить примать надъ всёмь, это основная категорія всякаго мышленія о человъкъ. Принципъ свободы подчинень процессу авторитета. Свобода есть господство черезь порядокъ, порядокъ же есть ісрархія. Свобода въ концъ концовь оказывается ничъмъ инымъ, какъ подчиненіемъ, покорностью. Все идеть сверху внизь, ничто не идеть снизу вверхь, кромъ хаоса. Т. Геккеръ возмущается тъмъ, что у М. Шелера и Н. Гартмана сила идеть снизу. Для него какъ будто бы является исключенной третья точка зрънія, которая утверждаеть двойное движение — сверху и снизу, что и есть богочеловъческая точка зрѣнія. Для него человъкь опредъляется Богомь, онъ самь себя совстви не опредъляеть.

Т. Геккеръ знаеть два опредъленія человька — одно натуралистическое, другое сверхнатуралистическое. Человъкъ есть разумное животное (аристотелизмъ и томизмъ) и человъкъ есть образъ и подобіє Божье. Эти опредъленія не совпадають. Разумное животное не есть образь и подобіе Божіе. Между тъмъ какъ Т. Геккеръ говорить въ одномъ мъсть, что духъ есть природа человъка. Это не является у него достаточно философски оправданнымъ. Нужно признать, что человъкъ не только природное существо, что Т. Геккеръ и признаетъ, когда говоритъ, что въ человъкъ есть духовный элементь. Но тогда нужно иначе строить антропологію, чемь онь делаеть. Онь, какь впрочемь и слишкомь многіе христіанскіе мыслители, не только отрицаеть творчество человъка, но даже съ негодаваниемъ относится къ тъмъ, которые пытаются утверждать творческую природу и творческое назначеніе человъка. Это и есть главная тема, она стоить въ центръ христіанской антропологіи. Человъкъ призванъ не къ творчеству, а исключительно къ спасенію. Признаніе творческаго назначенія человъка означаеть, что твореніе міра не закончено, что Творецъ поручиль человъку продолжать міротвореніе, что Творець сотвориль человъка по своему образу и подобію, т. е. творческимь чуществомъ. Но для Т. Геккера Творецъ сотвориль разъ навсегда неизмънный порядокъ тварнаго природнаго міра и человъкъ

призванъ лишь къ покогности этому јерај хическому порядку. Человъкъ проявилъ непокорность јерархическому порядку, выпаль изъ него и последняя цель его жизни исчерпывается лишь спасеніемъ. Для спасенія души не нужно творчества, даже вредно. И непонятно, почему для дъла спасенія нуженъ Виргилій, котораго такъ цънитъ Т. Геккеръ, почему нуженъ античный гуманизмъ, почему нужна культура. Эта проблема не только не разръшена, но даже не поставлена въ святоотеческой и въ схола тической антропологіи. Т. Геккерь обвиняеть своихъ соотечествениковь нъмцевь въ томъ, что они хотять творить, какъ Богь. Этому притязанію онъ противополагаеть утвержденіе, что творчество есть исключительная привелегія Бога. Паже ангель не творить. Върно, что ангелъ не творить, природа ангела пассивная и медіумическая. Но челов'єкъ можеть и долженъ творить. Его творчество не тождественно творчеству Бога, но подобно Ему, такъ какъ сотворенъ человъкъ подобнымъ Богу. Творчество есть не право и не притязаніе человъка, а долгь его, призывь къ человъку отъ Бога. Т. Геккеръ невърно понимаетъ проблему творчества въ немецкомъ идеализме. Главный дефектъ немецкаго идеализма заключался именно въ томъ, что онъ не поставилъ проблемы человъка, что онъ былъ монистическимъ и зналъ лишь одну природу — божественную, а не двъ природы. Поэтому въ нъмецкомъ идеализмъ творить не человъкъ, а Богъ, познаетъ не человъкъ, а Богь, человькъ есть лишь функція божественной жизни. Нъмецкій идеализмъ не зналь тайны богочеловъчества. Творчество вь такомъ пониманіи не есть отвъть человъка на зовъ Божій, не есть соучастіе человъка въ Божьемъ дъль міротворенія, а есть акть не человъческаго мірового духа, мірового я, мірового разума. Не совсьмъ върно говорить Т. Геккеръ и о М. Шелеръ. Философія М. Шелера не на творчествъ основана. Для М. Шелера человъкъ скоръе созерцатель, чъмъ активный творецъ. Такъ было въ главныхъ произведеніяхъ Шелера. Лишь подъ конецъ быль у него нъкоторый поворо: ь, но результаты его недостаточно выявились. Болъе всего я чувствоваль многія мъста книги Т. Геккера направленными противъ меня, противъ моей философіи творчества и моего пониманія назначенія человъка, хотя онъ, конечно, не имълъ ввиду меня.

Въ книгъ Т. Геккера есть, конечно, върныя и тонкія мысли. Онъ правъ во всемъ, что говорить противъ современнаго націонализма и въ защиту единства человъчества, которое онъ видитъ во Христъ, въ духъ, а не въ крови. Но въ немъ есть все же исключительность человъка западной культуры. Единство западнаго міра онъ основываеть на Виргиліи, т.-е. на римскомъ основаніи. Виргилій есть исключительно и по преимуществу Западъ. Въ Georgica Виргилія видить Геккерь вычную основу общественнаго порядка. Онъ противникъ современнаго индустр ализма и основу общества видить въ крестьянствъ и сельскомъ хозяйствъ. Онъ не свободенъ отъ идеализаціи крестьянства. Онъ върить въ существование органического порядка общества, нарушение котораго есть хаось. Но современный міръ и происходящіе въ немъ процессы не дають никакихь основаній върить въ въчность какого-либо органическаго порядка. Въченъ лишь духъ, въчно лишь творчества духа. Т. Геккеръ не свободенъ отъ иллюзій христіанскаго государства, онъ все же върить въ его возможность. Но отъ этого христіанамь необходимо совершенно освободиться. Единственное сейчась христіанское, даже теократическое государство

въ Европъ есть Австрія и оно самое ужасное, совершенно безчеловъчное и не дающее возможности дышать. Объ этомъ псучительномъ примъръ слъдовало бы задуматься. Много върнаго говорить Т. Г ккерь о современной техникь и власти машины. Жуткій и злой характеръ машины онъ видить прежде всего въ автоматизмъ, который порабощаеть человъка. Но недостаточно ясно у него, можеть ли человъческій духъ стать господиномъ машины или нужно остановить рость техники и вернуться къ прошлому, которое представляется «органическимъ». И въ своемъ размышленіи о машинъ Т. Геккеръ пользуется случаемъ, чтобы сдълать выпадъ противъ творчества человъка. Въ творчествъ машины онъ видить аналогію съ творчествомъ Бога. Создается новая дъйствительность, новая реальность. Авторъ «Was ist der Mensch?» не хочеть допустить такой творческой мощи человъка, это представля тся ему нечестивымъ. Ту ъ его основной мотивъ. Т. Геккеръ не любитъ движенія снизу, снизу нужно послушаніе. Но онъ върно замъчаеть, что революціи снизу всегда предшествуеть вина сверху. Популярное въ Германіи различеніе между культурой и цивилизаціей отвергается, очевидно изъ любви къ датинскому слову «цивилизація».

Въ заключеніи нужно сказать. У Т. Геккера нельзя найти настоящей христіанской антропологіи, да она и вообще не была еще достаточно раскрыта въ христіанской мысли. Изъ основной для христіанской антропологіи идеи, что человъкь есть образъ и подобіє Божье, не были сдъланы необходимые выводы. Если человъкь подобенъ Творцу, то онъ долженъ быть творцомъ. У Т. Геккера отсутствуеть идея богочеловъчества. Для него существуеть диллема: или Богь творитъ, человъкъ же не можеть творить, или творить человъкь, и тогда Бога нътъ. Но есть третья точка зрънія: творять и Богь, и человъкь, Богь творить съ человъкомъ и ждеть соучастіе человъка въ своемъ творчествъ, а человъкъ творить съ Богомъ и нуждается въ Божественной силъ для своего творческаго дъла, творить во имя Божье, отвъчая на зовъ Божій. Эта третья точка зрънія не предусмотръна Т. Геккеромъ, да и вообще христі нскою теологической мыслью. Но нужно признать, что книга «Was ist de. Mensch?» возбуждаеть мысль и въ

этомъ ея заслуга.

Николай Бердяевъ.

Imp. de Navarre, 5, rue des Gobelins, Paris XIIIe.

\_\_\_\_



